

## بازیگری به شیوه متد

این کتاب ترجمهای است از A Dream of Passion LEE STRASBERG

# بازیگری به شیوه مت*د*

متداكتينك از آغاز تا امروز

لی استراسبرگ

مهدى ارجمند



استراسبرگ، لی، ۱۹۸۱-۱۹۸۲.

بازیگری به شیوهٔ متد «متداکتینگ از آغاز تا امروز»/ اثر لی استراسبرگ؛ ترجمهٔ مهدی ارجمند. - تهران: نقش و نگار، ۱۳۸۰.

۱SBN: 964-6235-43-3 .... ۲۰۰

فهرستنویسی بر اساس اطلاعات فیپا.

تفسیر Stanislavskii, Konstantin, Sergeevich . ۴. بازیگری (نمایش). ـ راهنمای آموزشی. ـ ۵. بازیگری (نمایش) ـ ـ معلمان ـ ـ ایالات متحده ـ ـ سرگذشتنامه. ـ الف.

کتابخانه ملی ایران محل نگهداری:



#### نقش و نگار

تهران ــانقلاب، ۱۲ فروردین، شهدای ژاندارمری، شماره ۱۱۸ تلفن: ۶۶۴۹۶۲۴۹-۶۶۹۵۰۷۲۵ www.naghshonegar.org

> بازیگری به شیوه متد لی استراسبرگ مهدی ارجمند

طرح جلد: حسین نیلچیان حروفنگاری: خرّمشاهی لیتوگرافی: دریا چاپ و صحافی: آرین تیراژ: ۲۰۰۰ نسخه

نوبت چاپ: سوم سال چاپ: ۱۳۸۹

کلیه حقوق محفوظ و مخصوص انتشارات نقشونگار است. ۴۰۰۰ تومان

| فهرست                                                      |                     |
|------------------------------------------------------------|---------------------|
| ۹                                                          | مقدمة ويراستار خارج |
| بخش اول: آغاز سفر                                          |                     |
| ن و اکتشاف                                                 | فصل دوم: استان      |
| بخش دوم: سفر ادامه دارد                                    | !                   |
| افات در تئاتر گروپ                                         |                     |
| <b>عش سوم: دستاوردهای سفر</b>                              | Ė                   |
| ارهایی برای آموزش بازیگر ۱۳۴<br>روشهای غیر واقعگرایانه ۱۷۷ | 1                   |

آیا عجیب نیست بازیگری که تنها نقشی خیالی بازی میکند؛

روحش را در رؤیایی شورانگیز به پندار خویش سپارد،

رنگ از رخسارش براند،

اشک در جشمانش جاری کند،

لرزه بر صدا افکند،

تمام وجودش برآشوبد،

و همهٔ هستیاش به این آشو ب بگرود.

و این همه برای چه؟ برای هیچ؟!

(هملت، پردهٔ دوّم، صحنهٔ دوّم)

آل پاچینو اُسکار خود را به خاطرهٔ استادش لی استراسبرگ تقدیم میکند.

#### مقدمة مترجم

کتابی که ملاحظه میکنید زندگی شورانگیز لی استراسبرگ استاد و مدرّس معروف رشتهٔ بازیگری است. علاقه مندان به هنر بازیگری در ایران با نام او آشنا هستند. خیلی ها می دانند که هدایت بازی آل پاچینو در پدرخواندهٔ ۲ به عهدهٔ او بود و پاچینو نیز که مدتها مترّصد بود تا به خاطر رهنمودها و حمایتهای فکری استادش به او ادای دین کند، اسکار خود برای فیلم «رایحهٔ زن» را به یاد و خاطرهٔ لی استراسبرگ تقدیم کرد.

توجه به این مرد جنجالی از این روست که متفکری مدرن در عرصهٔ پرورش هنرپیشه به حساب می آید. با اینکه خودش معترف است که آموزشهای او در راستای آموزههای استانیسلافسکی است ولی با شهامت نظریات استاد روس را نقد می کند. تفاوت اصلی روش او یعنی متُد اکتینگ با روش پیروان اصیل استانیسلافسکی مثل خانم استلا آدلر در این است که او اصالت را به بازیگر می دهد نه به نقش، به همین دلیل با تمهیدهای ویژهٔ «متُد» هنرپیشه را وامی دارد که از چارچوب متن فراتر رود.

بحث «حافظهٔ عاطفی» به این دلیل برایش جالب است که آن را مانند نقبی به اعماق ضمیر ناآگاه بازیگر می داند.

در واقع او ردّپایی از تمام نقشها و شخصیتها را در وجدان مغفولهٔ بازیگر جستجو میکند. تأکید زیادش بر بداهه و رزی و جانشین سازی موقعیتهایی جدا از شرایط پیشنهادی، از این روست که بازیگر را به مرحلهٔ انکشاف و برون افکنی خود پنهانش برساند. من به هنگام ترجمهٔ اثر متوجه شدم که او چه بی مهابا از کلمهٔ روح استفاده می کند. حقیقی بودن در نظریهٔ متُد به معنی با روح بودن است.

به بیان دیگر، کار اصلی بازیگر پیکرنگاری روح است در قالب کُنش یا عمل دراماتیک.

استراسبرگ بارها تأکید میکند که روش او با هرگونه تصنّع و وانمودسازی در بازیگری مخالف است:

«اگر قرار است روی صحنه فکر کنی، ادایش را درنیاور، حقیقتاً فکر کن.» حرفی که یادآور کلام فیلسوف قدیمی یونان است.

"Si vis me fleye, primum tibi flendum"

«اگر میخواهید دیگران بگریند، نخست باید خود گریه کنید.»

(ارسطو)

هنرمندی که خواهان تأثیری عمیق و شگرف بر روان تماشاگر است، چارهای ندارد جز آنکه در ژرفنای روح خود کاوش کند. کشف حافظهٔ عاطفی محملی است برای کنکاش در دنیای ذهنی بازیگر. یعنی مخزن عواطف، احساسات و محرّکهایی که می توانند سوخت کنشهای ناب بازیگر را مهیّا کنند. استراسبرگ اعتراف می کند بزرگترین کشف در هنر بازیگری همانا پرده برداری از راز «الهام» است. الهامی که در نگاه اوّل منشأیی مادّی ندارد ولی با تحریک یادمانهای حسّی و عاطفی می توان به دفعات به آن رسید.

او در ادامهٔ پژوهشهایش متوجهٔ فقدانی در اجراهای استانیسلافسکی می شود. فقدانی که به عقیدهٔ او ناشی از ضعف «برون فکنی عواطف» در بازیگرانی است که می خواهند نقش شخصیتهای کلاسیک را بازی کنند. در اینجاست که اصلاحات واختانگوف برای رفع نقیصهٔ فوق را مدنظر قرار می دهد. کار انقلابی دیگر او اصلاح و چالش با نظریهٔ «اگر طلایی» است که در سیستم استانیسلافسکی نقش محوری را ایفا می کند. استراسبرگ «اگر طلایی» را محدود به شرایط پیشنهادی نمایش نمی داند. در عوض به بازیگر این فرصت را می دهد که شرایط جدیدی را جایگزین موقعیت درام کند تا به حسّی مشابه با حسّ نقش برسد. این شرایط جدید می توانند از زندگی واقعی بازیگر اخذ شوند و یا اساساً منشأیی خیالی داشته باشند.

در نگاهی به نظریات قُدما دربارهٔ بازیگری، سعی میکند ناسازه های موجود در رسالهٔ مهم دیدرو (تناقض بازیگری) را آشکار کند و تحلیلی جدید و جالب ازمقالهٔ معروف و شبهه انگیز ادوارد گوردون کریگ (اَبَرعروسک خیمه شببازی) ارائه دهد. او مثل هر متفکّر گزینه جو و مدرنی به دنبال کشف نشانه هایی مؤثر در علوم و هنرهای دیگر است تا با تمسّک به آنها بتواند نظریه اش را استحکام بخشد.

اگر استانیسلافسکی به روانشناختی بازتابی پاولف و پژوهشهای عصبشناختی دانشمند روس سیچنف استناد می کرد؛ استراسبرگ به آزمایشهای دکتر پنفیلد کانادایی در رابطه با مکانیزم مغز و حافظهٔ عاطفی اشاره می کند. در این میان واهمهای ندارد که بحث را به حوزهٔ ادبیات بکشد و مسئلهٔ جریان سیّال ذهن و تأثیر یادمان در آثار مارسل پروست، و ردزورث و کولریج را به موضوع مورد علاقهاش، تداعی معانی در بازیگری ربط دهد.

در یکی از فصول مهم کتاب (بخش ششم)، او به موضوع «تنش» در اندامگان بازیگر و فرآیند «رهاییسازی» میپردازد. میخواهد ارتباط فیزیولوژی بدن با فعالیت ذهنی مغز و کانونهای انرژی موجود در سیستم عضلانی بازیگر را بررسی کند. خواندن این بخش نه تنها برای هنرجویان رشته بازیگری ضروری است بلکه برای آن دسته از هنرپیشههای حرفهای که از عارضهٔ مزمن انقباض و تنشهای عصبی عضلانی در عذاب اند نیز راهگشاست. کتاب استراسبرگ فارغ از مباحث جدّی و فنّی، کتابی خواندنی است. زبانش در بسیاری لحظات عامیانه و آمیخته با طنز است. انتخاب شیوهٔ حدیث نفس و خاطره گویی از سوی مؤلف باعث شده که اثر شکلی ماجراجویانه و رؤیایی به خودش بگیرد. مثل یک سفر اکتشافی و وهمانگیز است که بعضی یادمانها در آن کمرنگ و برخی پر رنگ شدهاند.

安 安 份

## ۱۲ 🗖 بازیگری به شیوه متد

امیدوارم این کتاب که اولین ترجمه کامل از اندیشه ها و آموزه های لی استراسبرگ در ایران است بتواند ابهامات مربوط به نظریهٔ «متُد» را که در اذهان کارشناسان و علاقه مندان بازیگری در کشورمان وجود دارد، مرتفع کند.

مهدی ارجمند مرداد ۸۰

#### مقدمة ويراستار خارجى

این کتاب در جستجوی پاسخ به پرسشهایی اساسی دربارهٔ ماهیت بازیگری، سیستم استانیسلافسکی و تکوین شیوهٔ متُداکتینگ است. لی استراسبرگ خودش تأکید می ورزد که کتابش را برای عموم علاقه مندان به رشتهٔ بازیگری نوشته است؛ تمام کسانی که به نوعی به مسئلهٔ خلاقیت در هنر می اندیشند. بنابراین متن او فقط یک جزوهٔ آموزشی نیست. سفر او برای کشف جوهر هنر بازیگر تو آم با نتایجی است در باب آفرینش خلاق به معنای عام کلمه.

لی استراسبرگ در ابتدا نام دیگری برای این کتاب در نظر گرفته بود، تحت عنوان «ماهیّت بازیگری از استانیسلافسکی تا متُد» او میخواست مباحثی را که به قلم او در دایرةالمعارف بریتانیکا مدخل بازیگری، به چاپ رسیده بود، با نگاهی موشکافانه تر مورد بررسی و تحلیل قرار دهد (مقالهٔ او در اصل جایگزین نوشتهٔ استانیسلافسکی دربارهٔ بازیگری شد).

در آخرین بخش آن نوشتار، ذیل عنوان «ماهیت بازیگری» چنین آمده است:

«تاریخ بازیگری پر از تلاش و درگیری برای پیشرفت و تحوّل بوده است.

این هنر ... توانایی واکنش در برابر محرکهای خیالی است و لازمهٔ آن

برخورداری از دو ممیزهٔ ویژه است: هوشی سرشار و حساسیتی بالا. موارد

فوق را تنهااز طریق آموزشهای نظری نمی توان فراگرفت؛ بلکه فرد

میبایست روحاً در معرض تجربه و عمل قرار گیرد. پرسشهای اصلی در

بازیگری اینها هستند: آیا هنرپیشه باید واقعاً چیزی راحس کند؟ یا فقط

وانمود به آن کند؟ کلامش طبیعی باشد یا قراردادی؟ منظور از طبیعی بودن چیست؟ و ... این پرسشها به قدمت هنر بازیگری هستند. منشأ آنها در ذاتِ این هنر است و محدود به مکاتب واقعگرایانه نمی شود.»

مکاشفهٔ استراسبرگ در این کتاب همانا یافتن جوهر هنر بازیگری است. اوّل جوهری که خودش میگوید به دو دلیل درک درستی از آن ارائه نشده است. اوّل به دلیل خصلت انتقالی و شیوع آنی این هنر و دوّم به خاطر عدم درک صحیح از مشکلات خاصِّ بازیگر که با مسائل هنرمندان دیگر رشته ها تفاوت دارد. او با اشاره به جمله ای از شکسپیر می خواهد وجه خیالی این هنر را به ما گوشزد کند:

«راز بزرگ در هنر بازیگری این است که هنرپیشه باید در خیال به انجام کاری مبادرت ورزد. شایسته است که روحش را در رؤیایی شورانگیز به پندار خویش بسپارد. کشف این مسئله (خیالی بودن عمل بازیگر) به معضلی بزرگ برای بازیگران بعد از شکسپیر تبدیل شده است.»

استراسبرگ زندگیاش را وقف کشف این راز کرد. رازی که در کلام هملت نهفته بود و عنوان این کتاب نیز قرار گرفت: بازیگری به شیوه متد.

او تجربیاتش را در دنیای نمایش به سفری اکتشافی تشبیه کرده، سفری که در آغاز نمی دانست به کجا منتهی می شود. در این راه به مرور رمز و راز هنر بازیگری را درمی یابد و به تکوین مکتب بازیگری متُد ایاری می رساند. کتاب حاضر شرح جستجوی او از خلال رویدادهای تاریخی، دیدار از اجراهای بزرگ و تحقیقات و اکتشافات شخصی اوست. شبیه ماجرایی است که در ذهن او شکل گرفته است. بازیگری به شیوه متد نسخهای موثق از شکل گیری متُد است. استراسبرگ توضیح می دهد که چگونه آموزه ها و راهکارهای استانیسلافسکی مورد استفادهٔ تئاترگروپ و آزار گرفت و نتایج حاصل از آنچه بود. او همچنین به مسائلی در بازیگری اشاره می کند که استانیسلافسکی نتوانست آنها را حل کند و پیشنهاداتی جدید برای رفع آنها ارائه می دهد.

فرآیند تحقیق و تفحص سرانجام او را به درکی از مقولهٔ خلاقیت و ماهیت آن میرساند. از زمانی که می فهمد «حافظه عاطفی» کلید خلاقیت بازیگر است، نظریهاش رشد بیشتری پیدا می کند و محملی می شود تا منشأ آفرینش خلاق در دیگر هنرها را نیز توجیه کند. از این دیدگاه، می توان او را با رمانتیکها مقایسه کرد. وردزورث شاعر رمانتیک انگلیسی منشأ آفرینش اثر هنری (شعر) را «حافظهٔ عاطفی» می دانست:

«پیشتر گفتهام که شعر تراوش غریزی احساس است و از مغزن خاطرات عاطفی سرچشمه می گیرد. عواطف قدیمی به خاطر خاصیت تحلیل برندهٔ ذهن محو و ناپدید می شوند؛ ولی تأثیر آنها به شکل حسّی جدید در ذهن می ماند. در این حال، ترکیب و آمیزشی خلاق روی می دهد که باعث تداوم این روند می شود.»

(تأکید از استراسبرگ)

استراسبرگ عمیقاً احساس می کرد که مسئلهٔ خلاقیّت جزئی از مقولهٔ آگاهی و شناخت است و می تواند به زندگی هر انسانی غنا بخشد. خودش دراین باره می نویسد:

«فصل آخر کتاب که دستاوردهای استانیسلافسکی و متُداکتینگ دربارهٔ کار خلاقه بازیگری را بررسی میکند، در اصل محملی است برای طرح مسئلهٔ خلاقیت "به مفهوم عام کلمه. موضوعی که امروزه اقتضای آموزشی نیز پیداکرده است.»

بدون شک، او کتاب را با استادی به پایان رسانده است.

张 梁 涤

استراسبرگ کار روی این متن را از تابستان ۱۹۷۴ در کالیفرنیا شروع کرد. بعد از مشورتی که با همسرش، آنا داشت، آغاز به جمع آوری و ضبط اسنادی کرد که در

<sup>1.</sup> Emotional Memory

<sup>2.</sup> Wordsworth

ارتباط با پیشرفت و سیر تحوّل «متد» بود. اولین نسخهای که فراهم آمد شکلی محاورهای و زنده داشت و لحن شخصی استراسبرگ در آن حفظ شده بود. اغلب، روزهای دوشنبه یعنی یک روز بعد از دیکته کردن مطالبِ کتاب در انستیتو تئاتر استراسبرگ برای دانشجویانش سخنرانی میکرد. با نگاهی به مطالب آن سخنرانی ها به سهولت می توان دریافت که چه حضور ذهن بالایی داشته، و مباحث تا چه میزان برایش تازه و جذّاب بودهاند. بعضی اوقات این جلسات موجب می شد تا نکتهای برایش روشن شود و برخی از یافتههای خود را مورد بازبینی قرار دهد.

در یکی از جلسات فوق تحلیل درخشانی از مقالهٔ «تناقض بازیگری» نوشتهٔ دیدرو ارائه نموده، و در دیگری آموخته های خود از استادش بولسلاو سکی را تشریح کرده است.

وقتی به نیویورک بازگشت، کار روی دستنوشتههای شخصی خود را ادامه داد و در عین حال به تحقیق و پژوهش در سالشمارهای نمایشی و مآخذ مهمی که در کتابخانهٔ بزرگش جمع آوری کرده بود، پرداخت. با استفاده از دفترچه یادداشتی که مربوط به دوران تحصیلی اش در کارگاه نمایش بولسلاوسکی بود، تمرینات مطروحه در کلاسها را مرور کرد و اطلاعات جدیدی نیز دربارهٔ تئاترگروپ به دست آورد. استانیسلافسکی را دقیق تر مورد مطالعه قرار داد و بخشی نیز به برشت اختصاص داد. لطف کار او در این است که از شماری رسالات منتشر نشدهٔ تاریخی در باب بازیگری و یادداشتهای شخصی که در آرشیو خصوصی اش موجود بوده، برای غنای تحقیق خود استفاده کردهاست. در آرشیو خصوصی اش موجود بوده، برای غنای تحقیق خود استفاده کردهاست. در تصویری نگاشت و تحلیلی نیز از شیوهٔ کار گروتوفسکی و آرتو ارائه داد.

تا قبل از مرگش دست نوشتهٔ کتاب آماده شده بود. تنها مواردی که میبایست مشخص می شد، ترتیب فصول و مدخلهای هر فصل بود.

اولین بار که استراسبرگ را دیدم، تابستان ۱۹۸۱ بود. آن زمان من رئیس بخش نمایش در مدرسهٔ هنری تیش ا وابسته به دانشگاه نیویورک بودم. دانشجویان رشتهٔ بازیگری ما دورهٔ خود را در انستیتو تئاتر استراسبرگ میگذراندند. اغلب سری به کلاسها و سخنرانی هایش می زدم، با هم به طور مفصل بحث می کردیم. بعد از مرگش، یک سال برنامهای در یا دبود تئاترگروپ تهیه دیدیم. همان زمان بود که اولین نسخهٔ کتاب او را ویراستاری کردم.

\* \* \*

استراسبرگ در سال ۱۹۰۱، در شهر بودزانو ۲ در لهستان به دنیا آمد. خانوادهٔ آنها هشت سال بعد به آمریکا مهاجرت کردند و در محلهای مهاجرنشین در شرق نیویورک ساکن شدند. در سال ۱۹۲۳، به عنوان هنرجوی بازیگری در کلاسهای ریچارد بولسلاوسکی اسمنویسی کرد و هشت سال بعد از آن به اتفاق هرولد کلرمن و چریل کرافورد ۴ تئاترگروپ را تأسیس نمود. هدف آنها تشکیل گروهی از بازیگران بود که بتوانند به شیوهای نظام مند و بر اساس آموزههای استانیسلافسکی به ارائه نقش بپردازند. او نه تنها نمایشهای گروه را کارگردانی می کرد بلکه وظیفهٔ آموزش بازیگران را نیز به عهده داشت. در سال ۱۹۳۶ از گروه جدا شد و به شیوهای مستقل به کارگردانی نمایش پرداخت. در سال ۱۹۳۶ همان دوران به تکوین نظریاتش دربارهٔ بازیگری پرداخت و بنیان روشی را در پرورش بازیگر پی نهاد که بعدها به «متُد اکتینگ» معروف شد. در سال ۱۹۵۱، پعنی هنگامی که او سمت مدیر هنری اکتورز استودیو را به عهده گرفت، پینی هنگامی که او سمت مدیر هنری اکتورز استودیو را به عهده گرفت، شیوهاش به عنوان روش غالب بازیگری در آمریکا تثبیت شده بود.

در کنار تدریس، انستیتو تئاتر استراسبرگ در نیویورک و لس آنجلس را تأسیس کرد و همچنان به کارگردانی در برادوی ادامه داد. حضورش در سینما نیز با نقشی بود که در پدرخواندهٔ ۲ بازی کرد.

<sup>1.</sup> Tisch

<sup>2.</sup> Budzanow

<sup>3.</sup> Harold Clurman

<sup>4.</sup> Cheryl Crawford

۱۸ 🗍 بازیگری به شیوه متد

استراسبرگ در ۱۷ فوریه ۱۹۸۲، به علت حمله قلبی در نیویورک درگذشت و میراثی بزرگ در عرصهٔ هنر نمایش از خود به جای گذاشت.

إوجلين مورفوس

### مقدمة مؤلف

در ژانویه ۱۹۳۷، هنرپیشهٔ معروف و مردمی تئاتر و سینمای آمریکا والتر هیوستون در اجرایی از نمایش اُتللو در برادوی شرکت کرد امّا نمایش با توفیق روبهرو نشد و شکست خورد. بعضی اوقات از این اتفاق ها در تئاتر حرفهای روی می دهد. هیچ کس علّت دقیق آن را نمی داند. بعضی از منتقدین یک چیز می کو پند و برخی مخالف آن نظر را دارند. عدّهای از تماشاگران از فلان عنصر نمایش ناراضی هستند و جمعی از عوامل دیگری دلخورند. در این میان تهیه کنندگان گیج می شوند، چون نمی دانند چه کسی مقصر است؟ هیوستون یادداشتی دربارهٔ این موضوع نوشت که در مارس ۱۹۳۴ در مجلهٔ Stage magazine چاپ شد. این یادداشت حاوی طنزی تلخ بود و این عنوان را داشت: «درون و بیرون کیسه یا اُتللو صبح از خواب بلند می شود و دوزاری اش می افتد!» اگر چه قصد هیوستون این بود که یک شوخی قلمی بکند و اجرای یک اثر کلاسیک در تئاتر حرفهای و تجاری را زیر سؤال ببرد ولی ناخواسته با درج این مقاله به یکی از قدیمی ترین مشکلات بازیگر در عرصهٔ هنر نمایش پرداخته بود. او می نویسد که چگونه شب اوّل اجرا دچار غرور کاذب شده و جاذبهٔ تماشاگران زیاد، از راه به درش کرده، بعد توضیح می دهد اگر بازیگر مفتون این هیجانات شود چه بلایی بر سر اجرایش می آید. به طور کلی، احساس بازیگران در صحنه به گونهای است که می خواهند واکنش تماشاگران را دریابند. دوست دارند بیننده را در کف دست خود داشته باشند و این را دلیل بر توفیق یک اجرا می دانند.

۲۰ 🗍 بازیگری به شیوه متد

هیوستون ادامه میدهد:

دما جداً باور کرده بودیم که کارمان محشر است و بهترین اجرایی است که در تمام عمرمان داشته ایم.»

فردای صبح اجرا، وقتی آقای اتللو از خواب بیدار شد، علی رغم اکراهی که بازیگران از خواندن نقد نشان می دهند؛ یکراست سراغ روزنامهٔ دیلی نیوز رفت تا نگاهی به جدول ارزشگذاری بازیگران بیندازد. وقتی دید به بازی او فقط دو و نیم ستاره داده اند برق از کله اش پرید. بعد برای اینکه خودش را قانع کند که این نظر شخصی مسئول صفحه بوده، نیویورک تایمز را ورق زد تا نظر منتقد معروف آن را جویا شود ولی او نیز از بازی هیوستون ناراضی بود. خلاصه اتللو آن روز هر نشریه ای را که زیر و رو کرد همهٔ نظرها دربارهٔ کارش، منفی بود. خودش نوشته که چطور این واکنش منتقدین برایش عجیب وگیج کننده بوده است:

هباورکردنش مشکل بود. بعد از ماهها کار بی وقفه، بعد از آن همه تغییر و اصلاحات، طراحی روی جزء جزء نمایش و آن همه ایثار و شیفتگی، آیا می شد چنین کار بی مایه ای انجام داد؟ هدف همهٔ نقدها من بودم. از آنجا که همهٔ اعتراضات علیه اجرای من بود به طرق مختلف خودم را گول می زدم که این توطئهٔ جمعی از طرف منتقدین است که دیگر مرا نمی خواهند. فکر می کردم آنها مرا عددی نمی دانند که نقش اتللو را بازی کنم؛ به همین دلیل می خواهند از روی زمین مَحوم کنند. در هیچ کدام از نقدهای مخالف حقیقتی را جستجو نمی کردم. در عوض تیغهٔ انتقاد را به سوی منتقدان می چرخاندم. آیا آنها می دانستند که این مشکل ترین نقشی بوده که من بازی کرده ام و چقدر فکر و اندیشه صرف آن شده است؟ آیا می توانستند به جای آنکه نظرات خود را به من دیکته کنند، برداشت و ادراک مرا از نقش بپذیرند؟ نمی توانستم قبول کنم که اجرای من آنها را تأمین نکرده، برایشان مفرّح نبوده و تحسینشان را برنیانگیخته است. برعکس، فکر می کردم جهاز هاضمهٔ آنها تحسینشان را برنیانگیخته است. برعکس، فکر می کردم جهاز هاضمهٔ آنها تحسینشان را برنیانگیخته است. برعکس، فکر می کردم جهاز هاضمهٔ آنها باعث در دسر من شده است. اگر جای شخصیت خیالی نظریهٔ اینشتین باعث در دسر من شده است. اگر جای شخصیت خیالی نظریهٔ اینشتین باعث در دسر من شده است. اگر جای شخصیت خیالی نظریهٔ اینشتین باعث در دسر من شده است. اگر جای شخصیت خیالی نظریهٔ اینشتین باعث در دسر من شده است. اگر جای شخصیت خیالی نظریهٔ اینشتین

بودم، احساس خوبی داشتم. چون دیگر لازم نبود این یادداشت را برای شما بنویسم. هضم آن شخصیت هم از عهدهٔ هر معدهای برنمی آید.»

تجربهای که والتر هیوستون در اجرای اتللوی برادوی کسب کرد تنها مشکل شخصی او به حساب نمی آید، بلکه بیانگر مشکلی قدیمی و دو هزار ساله است که بازیگر همیشه به شکلی طبیعی با آن دست به گریبان بوده است. مضمون انتقاداتی که به او شده بود روشن و صریح بود، چطور ممکن است بازیگری احساس کند یک شخصیت را از تمام جهات حقیقی و زنده آفریده است ولی نظر منتقدان کاملاً مخالف او باشد؟

می توان پرسشهای گیج کنندهٔ هیوستون را این گونه نظام بندی کرد که آنچه بازیگر می اندیشد یا احساس می کند با آنچه روی صحنه اجرا می شود و شکل بیرونی پیدا می کند، تفاوت دارد. ولی مسئله به همین جا ختم نمی شود. سؤالات هیوستون به نکته ای مهم و عمیق تر می پردازند: یک بازی خوب و عالی دارای جه کیفیاتی است؟

می توان نمونه هایی از بازی های خوب و به یاد ماندنی بازیگران بزرگ را ذکر کرد ولی تنها شماری چند از آنها تو أمان مورد پذیرشِ خود بازیگر و منتقدین بوده است. تا پیش از تحقیقات و یافته های کارگردان بزرگ روس کنستانتین، استانیسلافسکی، تصور می رفت که هنر بازیگری اساساً به دو گونه قابل تقسیم است؛ درونی و بیرونی. اکنون ما از شق سوّمی نیز آگاه هستیم.

سعی این کتاب بر آن است که اطلاعاتی دربارهٔ این شق سوّم به شما بدهد. راهکاری تازه که ما نام متُد ایا روش اجرا بر آن نهاده ایم. ایس روش در اصل حکم تکمله ای بر آموزه های استانیسلافسکی را دارد. من سعی کرده ام موضوعات را به گونه ای با هم ترکیب کنم که شرح تجربیّات و اکتشافات خودم در طی این سال ها در آن مندرج باشد. بنابراین، خواننده در عین حال که از مسائل مربوط به آموزش بازیگری و رهیافتهای آن آگاه می شود، گذری نیز بر

تاريخ تحوّل اين پديده خواهد داشت.

وقتی منصفانه به زندگی گذشته ام نگاه میکنم، از آن زمان که تماشاگری ساده بودم تا وقتی بازیگر، کارگردان، معلم و نظریه پرداز هنری شدم، درمی یابم که راهی از پیش تعیین شده را نپیمودم بلکه سفری پرماجرا و بی پایان را پشت سرگذاشتم. کشف متُد نیز چنین حال و هوایی داشت.

این سفر با درک من از مشکل اصلی بازیگر شروع شد. چگونه می توان احساسی واقعی داشت و در همان حال صحنه را اداره کرد؟ استانیسلافسکی با این سؤال به گونهای نظام مند ا روبه رو می شود. کار ما در تئاترگروپ، اکتورز استودیو و انجمن نمایش لی استراسبرگ این بود که جواب به این سؤال را از طریق پرسش دیگری کشف کنیم:

بازیگر چگونه می تواند احساس بیانی واقعیاش را روی صحنه اجراکند؟

بخش اول

آغاز سفر

### تحقيق و اكتشاف

برای من هیچ روشن نبود که بقیهٔ عمرم را باید در دنیای نمایش بگذرانم. دوران رشد من در محلهٔ پایینی از نیویورک سپری شد. آن موقع، در آغاز قرن بیستم، هنوز از تئاتر حرفهای در این کشور خبری نبود. دورهای بود که هنرپیشههای جوان جلوی آینهٔ تختخواب ژست میگرفتند و صدای هورای تماشاگران در ذهنشان می پیچید. من اهل خواندن کتاب و رؤیاپردازی دربارهٔ تاریخ قدیم بودم. زمانِ مهد تمدنها و سردارانی که تلفظ اسمشان دشوار بود، اگر کسی پیدا می شد که به پدر و مادرم بگوید این بچه در آینده کارگردان برادوی می شود، در فیلم بازی می کند و یا سرپرست یک مدرسهٔ معروف بازیگری در جهان خواهد شد؛ به گمانم لبخندی به من می زدند و شانه هایشان را بالا می انداختند.

نه نشانهای در رفتارم دیده می شد که اهل این کارها باشم نه رازی در پشت سر داشتم که دال بر این موضوع باشد. نه کسی از هنرپیشهها مرا می شناخت، نه انگیزهٔ روشنی داشتم که مرا به این سو ببرد. خلاصه هیچ دلیلی وجود نداشت که من در زمینهٔ بازیگری و هنر نمایش بتوانم حرفی برای گفتن داشته باشم و نظریهٔ جدیدی ارائه دهم. امّا سرنوشت گاه به گونه ای عمل می کند که ماانتظارش را نداریم. محیط کودکی من فاقد شور و نشاط بود. درست شبیه آن چیزی که در فیلمهای هالیوودی مربوط به قبل از جنگ اوّل تصویر شده است. با اینکه فقر و

تنگدستی در آن محلّهٔ نیویورک بیداد میکرد ولی شوق و اشتیاقی بَرای اُمُوختن فرهنگ و دانش وجود داشت.

شوهرخواهرم ماکس لیپا فروشنده سیّار جواهرات قدیمی بودیّاو دورِ کشور سفر میکرد و بعد از خرید زیورآلات کهنه، طلای موجود در آنها را جدا میکرد. هنوز نیاز سادهٔ یک جا ماندن و تشکیل یک زندگی ثابت برای مردم جا نیفتاده بود. همه جا فرهنگِ قویِ تحرّک و جنب و جوش وجود داشت. ماکس عضو گروهی بود به نام «کلوپ نمایش مترّقی». او از بازیگری اطلاع زیادی نداشت ولی چهره پرداز قابلی بود. وقتی با خمیر و موی مصنوعی قیافههای مختلفی میساخت با تعجّب نگاهش میکردم. هیچ وقت نفهمیدم این مهارت را کجا و چگونه یاد گرفته است. هر سال، علاوه بر کار عادّی در کلوپ در جشن بزرگی که مربوط به کلیمیها بود نیز شرکت میکرد. در بخشی از جشن، نمایشی وجود داشت که ۱۵۰ بازیگر آماتور در آن بازی میکردند. چهره پردازی همهٔ آنها را ماکس انجام میداد. او نخستین بهانهٔ من برای آشنایی با دنیای نمایش بود.

کلوپ درصدد اجرای نمایشی از نویسندهٔ اطریشی آرتور شنیتسلر ا بود به نام "Dos Glick in Winkel". ترجمهٔ تحتاللفظیاش میشود «گوشهای از شادمانی». آنها دنبال یک نوجوان میگشتند تا نقش برادر کوچکتر را بازی کند. ماکس مرا پیشنهاد کرد. برای اینکه بدانید علاقهٔ من به تثاتر در آن زمان چقدر بوده، همین بس که نه موضوع نمایش یادم مانده است و نه نام نقشی را که بازی کردما در عوض نام برادر بزرگتر یادم است چون هر وقت او را صدا میکردم شنیدن پژواک صدایم در فضای تاریک مقابل صحنه تجربهای غریب و لذت بخش بود. «هرکاری که فریتس بتونه انجام بده، منم می تونم انجام بدم.» حتی الآن هم بازتاب صدای خودم را در آن سالن نمایش کوچک به یاد می آورم... و پشت سرش صدای خندهای که آن را تأیید میکند. حس قشنگ و زیبایی بود ولی هنوز دنیای نمایش مرا مسحور خود نکرده بود.

در سال ۱۹۱۵، جیکوب بن آمی اکتور معروف تثاتر یدیش سه نمایش تک پر دهای را در Neighborhood Playhouse به روی صحنه برد؛ و این آغازی بود برای اجرای یکسری نمایشهای جدّی. اعضای اجرا از کلوب نمایش مترّقی بودند و چون قبلاً با آنها تجربهای داشتم، می خواستم در کنارشان باقی بمانم. در نمایشی از جی. ال. پرتز منقش پسری جوان را ایفاکردم. این نمایش را چند سال بعد دوباره خواندم و اكنون تنها طرح اصلى آن يادم است. باز هم مثل مورد قبلي، نه از تمرینات چیزی در خاطرم مانده و نه از آنچه بر صحنه روی داد. عجبا که نکته یا آموزهای از جیکوب بن آمی نیز ثبت نکردهام. او کسی بود که بعدها با کارهایش، دید مرا نسبت به هنر بازیگری وسعت بخشید. از سومین تجربهٔ صحنهای ام نکات بیشتری به یادم مانده، نمایشی بود از نویسندهٔ آلمانی هرمان سودرمان. کلوب سالی یک بار نمایشی معروف را به صحنه میبرد. از تمرینات، تصویری کلّی به خاطر دارم. من نقش برادر زنی را بازی می کردم که با مردی از طبقهٔ اجتماعی دیگر سر و سری داشت. وقتی قضیه شان تمام شد، مرد، زن را به حال خودش رها كرده بود. تمرينات حالتي تحليلي و انديشمندانه داشت و حركاتمان روى صحنه از قبل طراحي شده بود. با اشياى صحنه تمريني نداشتيم و از لباس تمرین هم خبری نبود. درست همان روزی که وسایل نمایشی و نورمان تکمیل شد، روز اجرای اصلی نمایش هم بود. تنها صحنهای که از آن به یاد دارم مربوط به ملاقات زن و مرد می شود. شاید دوست داشتم بقیّهاش را فراموش كنم.

غروب بود، صحنه خالی و من میبایست چراغی را روشن میکردم که مربوط به صحنهٔ عاشقانهٔ بعدی بود. به وضوح آن تصویر را میبینم، مثلهمین لحظه باشد. رفتم به طرف میزی در وسط صحنه، رو در روی تماشاگران و کبریتی درآوردم تا چراغ را روشن کنم. ولی ناگهان متوجه شدم در عمرم چنین چراغی ندیدهام. از آن چراغهای قدیمی بود که دودکش داشتند. نمیدانستم

<sup>1.</sup> Jacob Ben-Ami

چطور باید روشنش کنم. فقط یک سوراخ بالای سرش داشت. من هم دستم را از ان بالا با کبریتِ روشن بردم تو ... بقیهاش را خودتان حدس بزنید. لولهٔ چراغ مثل یک مکنده عمل کرد و در چشم بههم زدنی آتش از دودکش زبانه کشید. دیگر به یاد ندارم دقیقاً چه اتفاقی افتاد. فقط در آن لحظه گیج و مردّد بودم. صحنه را زیر پایم احساس نمی کردم، در مقابلم هزاران چشم گشاده می دیدم که مرا زیرنظر داشتند. شبیه یک نقاشی سور رئالیستی بود یا کابوسی که آدم در خواب ببیند. آنها از جایشان حرکت کردند و به سوی من آمدند؛ امّا ناگهان ایستادند. چهرههایشان یادم نیست، فقط چشمها... دیگر هیچ چیز در خاطرم نیست. نمی دانم چطور از صحنه خارج شدم. آیا بعد از این جریان نمایش اجرا شد. چراغ را روشن کردند یا نه ... هیچ چیز یادم نیست.

هر تجربهٔ جدی که تا آن زمان در تئاتر داشتم با این قضیهٔ چراغ بر باد رفت. شانس آوردم که علاقهام به صحنه و نمایش هنوز زیاد نشده بود. خاطرهٔ دیگری از تجربهٔ بازیگری در دبستانی دارم که به ما موضوعاتی دربارهٔ فرهنگ کلیمی یاد می دادند. رئیس مدرسه جوئل آنتین بود. مردی عجیب که شباهتی به دهقانان داشت. انگار که چهره و اندامش را از خاک رُس قالب زده بودند. او فارغ التحصیل ادبیات نمایشی از دانشگاه کلمبیا بود. وقتی برایمان از تاریخ می می شد که با لحنی آرام و بدون تغییر شروع به حرف زدن کند. به هنگام تعطیلات ویژه، مدرسه موظف بود که شمایش با مضامین تاریخی تهیه کند. در یکی از آن نمایشها من نقشی به عهده داشتم. کارم که تمام شد یکی از معلمها جلو آمد و به خاطر بازی ام به من تبریک گفت. ولی لحظه ای نگذشت که معلم دیگری او را به خاطر این کار سرزنش کرد. او گفت نباید ذهن بچههارا بااین اراجیف پرکرد. حرفش این بود که

منطقی نیست در بچهها علاقه به تئاتر و نمایش را بهوجود آوریم. این مقوله ارزش آن را ندارد که به عنوان یک هدف بزرگ و ارزشی متعالی

برای نسل جوان تلّقی شود.»

من از این قضیهٔ تبریکات گیج و حیران بودم؛ چون فکر میکردم نکند اینها خيال ميكنند من تثاتر را جدّى گرفتهام. خلاصه، كمكم بدون أنكه بفهمم نمايش چیست در برابر آن تسلیم شدم. در بیستسالگی، آغاز دوران جوانی دنبال کسی مى گشتم كه علايقام را با او تقسيم كنم. بدم نمى آمد كه يك جفتِ مؤنث داشته باشم. بعضي از دوستانم كه مي دانستند من قبلاً تجربياتي در صحنه داشتهام (البته از فاجعهٔ چراغ اطلاعی نداشتند) پیغام دادند که میخواهند یک کلوب نمایشی راه بیندازند. من به آنها پیشنهاد دادم که ایس کلوپ می تواند توأمان فعالیت فرهنگی و ورزشی داشته باشد و از جوانان عضوگیری کند. اسم کلوب را گذاشتیم «دانش آموزان هنر و نمایش» که مخففش S.A.D می شد، بدون آنکه از آینده چیزی بدانیم اولین هدف خودمان را تشدید روابط اجتماعی با گروههایی قرار دادیم که از نظر فکری و علایق فرهنگی به ما نزدیک بودند. فعالیتهای نمایشی در مرتبهٔ دوم اهمیت قرار داشت. حقیقتش را بگویم، کار ما یکی از پرانگیزه ترین حرکات فرهنگی در آن محلهٔ فرودست نیویورک بود. فیلیپ لوثب ۲ که آن زمان کارگردان تئاتر گیلد بود. یک شب برای تماشای کار دوست بازیگرش به تماشاخانهٔ ما آمد. نمایشی تک پردهای بود که من نیز در آن نقش پسر کوری را بازی می کردم. در پایان اجرا او به پشت صحنه آمد تا دوستش را ببیند، که اتفاقی مرا دید. بعد به آرامی، طوری که میخواست مرا امتحان کند. پرسید: «دوست داری در تئاتر حرفهای باشی؟»

من خیلی ساده و روشن به او گفتم: «نه»

لوئب هم خیلی خونسرد جواب داد: «اگه نظرت عوض شد بیا بالا.»

البته چند سال بعد نظر من عوض شد ولی درست یادم نیست بین من و او چه گذشت. قطعاً آغاز ماجرایی دیگر بوده که فراموش کردهام. من هنوز خودم را به عنوان یک عنصر فعّال در هنر نمایش به حساب نمی آوردم. مهارت خاصی

نداشتم که از آن آگاه باشم. مثل یک کارگر سیّار دو جا کار میکردم. به عنوان یک کتابدار در یک کتابفروشی کوچک که باعث ریزش مویم شد و به عنوان یک خدمه در فروشگاههای بزرگ زنجیرهای. تا آن زمان دقیقاً نمی دانستم در آینده چه کاره خواهم شد، بدم نمی آمد شغلی روشنفکرانه داشته باشم، شغلی شبیه معلمّی. تئاتر را همچنان دنبال میکردم. گاه گاهی به دیدن نمایشهای گروه یدیش می رفتم. امّا این اجراها آن چنان که باید روی من تأثیر نمی گذاشت. البته بازیگران قدر تمندی مثل دیوید کسلر او جیکوب. پی. آدلر آ بودند که از یادم نمی روند. من همهٔ اجراهای آدلر را تا قبل از مرگش دیده بودم. او چهرهٔ باشکوهی داشت. به سختی می شد باور کرد که او یک بشر عادّی است. یک باشکوهی بود. هیبتی چون شیر داشت و مهیب و غیرعادّی جلوه می کرد.

بیشتر خاطرات نمایشی من از دوران برادوی آغاز می شود. یعنی از زمانی که تصمیم گرفتم بازیگر شوم. اولین کاری که در برادوی دیدم هملت بود. والتر همپدن را در مراسم شکرگذاریِ بامدادی هملت به یاد دارم. این اجرا را به اتفاق یکی از دوستان قدیمی رفتیم. سالن پر نشده بود و از آنجا که دنبال بلیط ارزان بودیم در قسمت صندلی های اپرا نشستیم. اجرای همپدن تأثیرگذار بود. اگر چه اجرایی سنتی بود ولی بی مایه پرداخته نشده بود. این اولین هملتی بود که دیدم.

شانس من این بود که درست زمانی سراغ برادوی رفتم که دوران طلایی بازیگران بود. کار هنرپیشه های قَدَری چون اِلنورا دوزه ۴، جیووانی گراسو و لورت تیلور ۲ را بر صحنه دیدم. نمی دانم چرا ولی در همان زمان که اطلاع چندانی هم از مقولهٔ بازیگری نداشتم فرق بین اجرای حقیقی و واقعی را با ژستهای ظاهری درک می کردم. شاید یکی از دلایل اینکه تمام نمایشها یادم نیست حس گزینه جویی ام بوده است. عیب اصلی تئاتر این است که مثل برف نیست حس گزینه جویی ام بوده است. عیب اصلی تئاتر این است که مثل برف

<sup>1.</sup> David Kessler

<sup>2.</sup> Jacob. P. Adler

<sup>3.</sup> Walter Hampden

<sup>4.</sup> Elenora Duse

<sup>5.</sup> Laurette Taylor

آب می شود و تنها در خاطرات باقی می ماند. مایلم با حسرت از هنرپیشهٔ محبوبم اوا لاگلین ۱ یادکنم که در نمایش لی لیوم ۲ بازی می کرد.

ای کاش می شد این هنرپیشهٔ جوان را هنوز بر صحنه دید که چگونه حسّی فوقزمینی را در نقش می دمد. به گمان ما پُرتره کردن شخصیت پدیدهای مدرن در بازیگری است ولی او سال ها پیش به طور غریزی این کار را انجام می داد. اگر چه مثل بازیگران جوان امروز طبیعی جلوه نمی کرد ولی حالتی شاعرانه در حضورش وجود داشت.

یکی از درخشان ترین بازی های آن دوران را ژان ایگلز تمام قواعد صحنه ای ارائه داد. منظورم از «بازی درخشان» این نیست که بازیگر تمام قواعد صحنه ای را رعایت کند و یا شمایی درست از شخصیت ارائه دهد، بلکه به واقعیت، تجربه و شدّت عواطفی اشاره می کنم که استادانه از سوی بازیگر به کار گرفته شده است. اینجا از وانمود کردن خبری نیست. هنرپیشه حقیقتی را می آفریند و در لحظه ای ویژه آن را به تماشاگران پیش کش می کند. این اجرا سال ها در ذهن من ماند و وقتی که بعدها با مریلین مونرو کلاس داشتم قرار شد بعد از اتمام قراردادش با کمپانی فوکس همین نمایش «باران» را با هم کار کنیم. هدفمان تهیه دو نسخه یکی برای صحنه و دیگری برای تلویزیون بود. امّا آجل به مریلین مهلت نداد و این پروژه عملی نشد.

بسیار متأسفم که مردم نتوانستند نقش آفرینی جدّی او در این نمایش و نیز اتودهایی راکه در کلاسهای اکتورز استودیو اجرا میکرد، ببینند. به عقیدهٔ من او نیز چون ژان ایگلز دارای حس غریب تنازع بقا بود و می توانست هر دو جنبهٔ عاطفی و جسمانی این شخصیت را بیافریند. هنرپیشهٔ دیگری که کارش را قابل بحث می دانم، پاولین لُرد است که آن زمان در نمایش «آنا کریستی» اثر یوجین لونیل بازی میکرد. در اجرای او نوعی حرکات جهشی و مقطعی وجود داشت که منحصر به فرد بود. به نظر می رسید که در حال رقصیدن والس در صحنه

<sup>1.</sup> Eva La Galline

<sup>2.</sup> Liliom

است. مکثهای فیزیکیاش گاه او را مکانیکی و بیحالت نشان میداد، ولی با فشار یک تکمه می توانست مثل جرقه از جا در رفته، عواطفش را بیرون بریزد. بعد از آنکه بازیاش سیر طبیعی خود را پیدا می کرد؛ قادر بود دوباره به حالت مکث و سکون مطلق بازگردد. حرکت و ایست در اجرایش نمود بارزی داشت. سالها بعد بار دیگر او را دیدم، چشمانش می در خشید و صدایش دو رگه شده بود. انگار منتظر اتفاقی در زندگیاش بود.

از بازی های لورت تیلور در برادوی چیزی به یاد ندارم. اگر چه باید تک و توکی از آنها را دیده باشم. یک وقت در شیکاگو بودم و داشتم دربارهٔ بازی او در جایی صحبت میکردم که لوتر آدلر به من تذکر داد آدرس را اشتباه دادهام. بگذریم، من شاهد اجرایی از او بودم که گویا آخرین بازی اش در تئاتر بوده است. آن اجرا فوق العاده بود. منظورم از فوق العاده این نیست که همه چیزش درست و بجا بوده است. مردم اغلب وقتی می خواهند دربارهٔ هنر او صحبت کنند، می گویند: «او که کار مهمّی روی صحنه نمی کرد.» درست است، راستش را بخواهید او کار مهمّی انجام نمی داد. فقط خیلی ساده روی صحنه زندگی می کرد و نفس می کشید. در واقع، اصلاً بازی نمی کرد. بعضی از همبازی هایش به من می گفتند هیچ کس نمی داند جملهٔ بعدی او چیست. عاملی که بازی اش را غنا می بخشید، همین بازی نکر دن بود.

در کار النورا دوزه نیز من احساسی مشابه تیلور را دریافتم. امّا بازی او واجد شناخت و هدف دیگری بود. ظهور او در برادوی برای من و خیلیهای دیگر یک فرصت تاریخی به حساب می آمد. می خواستم ببینم این بازیگر غیر متعارف نسبت به دیگران چه چیزی در چنته دارد. در اوایل دههٔ بیست بود که «بانویی از دریا» اثر ایبسن، نخستین هنرنمایی او در نیویورک به روی صحنه رفت. این نمایش در سالن بزرگ آبرای شهر اجرا شد. من نزدیک به انتهای سالن نشسته بودم ولی صدای او را به وضوح می شنیدم. کوک صدایش بالا بود. به خاطر مشکلی که در جوانی با صدایش داشت از چنین تمهیدی استفاده می کرد. نکتهٔ جالب این بود که صدا را به سوی تماشاگر پر تاب نمی کرد بلکه این صوت مانند

سیّالهای در سالن نمایش جاری بود و به سوی مخاطب می آمد. تمام آن شب در انتظار انفجار شدید عواطف و فوران واکنشهای تند غریزی در بازی او بودم. ویژگیهایی که به گمان من در هر بازی برجستهای دیده می شد، ولی آن شب چنین لحظاتی در اجرا روی نداد. آنچه شاهدش بودم چیزی غیرطبیعی بود. بازی در لحظه و به شکلی گذرا از برابر چشمانم می گریخت و تنها اثری از آن در ذهنم به جای می ماند. مثل ته ماندهٔ طعمی ناپایدار.

وقتی از سالن نمایش بیرون آمدم، اجساس مبهم و دوگانهای داشتم. درست است که شاهد اجرایی متفاوت بودم ولی کجا بود آن نوع بازی که توقع دیدنش را داشتم؟ کجا بود لحظات انفجارهای عاطفی در شخصیت؟ نمایش به زبان ایتالیایی اجرا شده بود و من آشنایی چندانی با این زبان نداشتم. امّا به لحظهای از نمایش فکر کردم که النورا از شوهرش خواست اجازه دهد با غریبه برود و مرد پذیرفت. در آن لحظه مانند بر چهره او درخشید. این لبخند به گونهای غریب بود. انگار از نوک پایش بالا آمد و تمام بدن را فراگرفت و آنگاه به چهره دوید و دهان را گشود. چونان خورشیدی که از پشت ابر بیرون بیاید. وقتی دوباره آن را به یاد آوردم؛ با خود اندیشیدم: «این صحنه بیانگر تمام نمایش بود. بیانگر تمام خواست برود، بلکه خواهان آزادی بود.» و در همان خواست برود، الکه خواهان آزادی بود.» و در همان لحظه دریافتم که داوری پیشینام اشتباه بوده است. این بازیگر زن توانسته بود در یک صحنه، همه چیز را دربارهٔ نمایشی به من بگوید که نه موضوعش را یک صحنه، همه چیز را دربارهٔ نمایشی به من بگوید که نه موضوعش را می فهمیده.

النورا به من نشان داد که بازیگری فقط انفجار عواطف و نمایش عمق احساسات شخصیت نیست. در کار او من لحظه به لحظه آگاهی از زندگی شخصیت را دیدم. در نشستن او روی صحنه و تفکرش قابلیت عجیبی وجود داشت که برجسته شمی کرد؛ بدون آنکه نیازی به رفتارهای حسّی معمولی داشته باشد. نمایش دیگری که از او دیدم «اشباح» اثر ایبسن بود. هنوز یادم است که چطور روی صندلی راحتی اش نشسته بود و در حالتی متفکر با دستی زیرچانه آماده بود تا عکاس ها کارشان را انجام دهند. وقتی حرف می زد کلمات از عمق

وجودش برمی آمدند. ژستهای بدنی او بیشتر «بیانگرا» ابود تا طبیعی و مشکل جلوه میکرد. در پردهٔ اول، آنجا که خانم آلونیگ شاهد فرار اسوالد ورجیناست؛ ناگهان خاطرات گذشته برایش زنده می شود. در آن لحظه انگار موجی صحنه را درمی نوردد و او را به هم می پیماید. بازیگر شانه هایش را بالا می گیرد. گویی دیوار می خواهد رویش سقوط کند، دستهایش را به شکلی نومیدانه به آن می چسباند. مثل اینکه تار عنکبوتی عظیم او را در دام انداخته باشد؛ تقلا می کند تا خودش را نجات دهد. حالات بدنی او واقعی نبود بلکه می خواست درونمایه یا مضمون نمایشنامه را در این حرکات متجلی کند. در بین خیل بازیگرانی که دیده ام النورا دوزه تمایل زیادی به این کار داشت. پیل بازیگرانی که دیده ام النورا دوزه تمایل زیادی به این کار داشت. شماصر این حالات را «ژستهای روانشناختی» نامیده است. به نظر من، پیدا کردن راهی برای ارائهٔ حالات بیانی پیچیده و سنگین از ملزومات پژوهش در تثاتر آیندهٔ ماست.

در آن سالها من به شدت تحت تأثیر خواننده و بازیگر بزرگی بودم به نام چالیاپیان ۲. اولین باری که او را دیدم در اجرای «بوریس گودونوف» اثر موسورگسکی ۴ بود. صندلی من در بالاترین نقطهٔ سالن و مشرف به صحنه قرار داشت. به علت فاصلهٔ زیاد، دیدن بازیگران مشکل بود. صدای چالیاپیان به

#### 1. Expressive

2. Chaliapian

\* سال ها بعد از دیدن اجرای النورا با کلیفورد آدِت به دیدن چارلی چاپلین رفتیم. چاپلین نمونهٔ یک بازیگر حرفه ای بود. در آن دیدار خیلی صحبت کرد و در آن میان از انواع و اقسام حرکات نمایشی برای بیان مقصودش استفاده می کرد. کلیفورد به من گفت: چرا از بازی النورا دوزه برای چارلی چیزی نمی گویی؟ همین سؤال کافی بود تا چاپلین کوک شود. در یک ساعت بعدی، او همهٔ شیوه های بازیگری را برای ما اجرا کرد. از شیوه ژاپنی گرفته تا چینی و ایتالیایی، فرق آنها را نیز برایمان توضیح داد. او به ما نشان داد که فرضاً بازیگرهای ایتالیایی چطور با اشیا کار می کنند. بعد به شکلی طعنه آمیز ادای دوزه را درآورد. این تقلید بیانگر سبک واقعی النورا نبود. او رفتار مشخص و عجیب و غریبی خارج از دنیای صحنه و نمایش نداشت که قابل تقلید باشد. ژست های بیانی او به تمامی در خدمت ایده های نمایش بود.

گونهای رها و بدون هیچ تلاش اضافی در سالن جریان داشت و ارتفاع آن در نقطهای که من نشسته بودم به خوبی به گوش می رسید. مردم با موضوع نمایش آشنایی چندانی نداشتند. به همین دلیل وقتی شخصیت داستان از یک عالم دیگر وارد صحنه می شد و کارهایی انجام می داد از جایشان بلند می شدند تا ببینند اختلالی در کار روی داده یا نه.

جاذبهٔ این اجرا برای من در فصل بندی و ضرباهنگ دقیق اش بود. دریافتم که تجربهٔ درونی عواطف که به گمان من نشانه ای از بازیِ عالی بود با ضرباهنگ و ادراک موسیقایی ارتباط نزدیکی دارد. این یافته در کارهای بعدی ام ثابت شد.

آن زمان دانش زیادی از موسیقی و اُپرا نداشتم. بیشتر توجهم به شیوههای بازیگری بود. یکی از توفیقات دیگرم دیدن اجرای فرانسیس اَلدا و شنیدن صدای بنیامینوگیگلی در اپرای فاوست بود. شبی دیگر اجرای لوته لمان ا را در اثری از ریچارد اشتراوس دیدم. با اینکه فکر میکردم شخصیت پردازی درونی در اُپرا کار مشکلی است، ولی لوته لمان در برابر علائم صادره از صحنه، واکنشهای روانی خاصی نشان میداد. اجرای اَن شب روان و سیّال بود. وقتی در پردهٔ سوّم والس نواخته شد، چراغهای سقف اپرا هم به رقص درآمدند. بعد از اتمام اجرا، با دوستم کلیفورد به رستورانی رفتیم که پاتوق تئاتریها بود. آنجا این فکر به ذهنمان رسید که: «چرا تئاتر نمی تواند مثل اُپرا بشود، یعنی اجزایی جنین کامل داشته باشد؟»

یکی از هیجانانگیز ترین بازی هایی که به یاد دارم، بازی جیکوب بن آمی در «سامسون و دلیله» است. آن اجرا، قوی ترین بازی مدرنِ یک نفره است که تاکنون دیده ام و خیلی های دیگر نیز با این نظر من موافق اند. منظورم از به کار بردن واژه «مدرن» در بازی او این است که تو أمان وجوه دوگانهٔ یک شخصیت را برملاکرده است. نمایش، خودش کار درجه یکی نبود. موضوع دربارهٔ نویسنده ای است که نمایشنامه ای استعاری به نام «سامسون و دلیله» مینویسد.

زن نویسنده نقش اول این نمایشنامه را بازی میکند و گویا پنهانی عاشق مرد دیگری است. به هنگام تمرین، نویسنده از بازی سامسون راضی نیست و خودش متن را میخواند. در همان زمان متوجه میشود زن به شخصیت سامسون دلباخته، اکنون بر سر دو راهی حسادت و جنون قرار میگیرد. اول میخواهد آنها را بکشد ولی احساس ضعف سراغش میآید و به جای آن گلولهای در سر خودش خالی میکند.

نمایش اثر متوسطی بود ولی فرصت خوبی برای بازیگر ایجاد می کرد تا قابلیت هایش را ارائه دهد. پاولین لُرد نقش زن را بازی می کرد که اولین کارش در برادوی بود و ادوارد جی رابینسون نقش سامسون را. بن آمی در نقش نویسنده، استاد آفریدن عواطف انفجاری بود؛ در عین حال که می توانست حسّ خود را تعدیل کند و به عنوان تجربهای درونی به آن ژرفنا بدهد. در صحنهای در پـردهٔ آخر، او مضطرب و نگران از جنگل به خانه برمیگشت. در حالی که بدنش از درون میلرزید، احساس خستگی وگرسنگی در او شدّت میگرفت و تکهماهی ای را که روی میز بود به دندان میکشید. من هنوز طعم آن ماهی را که او با ولع خورد، به یاد دارم. میل درنده خویانهاش باعث می شد رنج بیشتری بکشد، وضوح و قدرتی را که در کار بن آمی دیدم نزد هیچ بازیگر دیگری سراغ نداشتم، تا اینکه یکروز با اجرایی ازبازیگر بزرگ ایتالیایی جیووانی گراسو روبهرو شدم. بن آمي در نقش نويسنده حسود سامسون و دليله فوقالعاده بـود. بـعداً كــه بازی دیگری ازاورا درنمایش فرانس ورفل ۱ دیدم، توجه کمتری به توانایی هایش شده بود. در اینجا، نقش یک روشنفکر زجردیده را بازی میکردکه تا حدودی به نقش قبلی شباهت داشت. می توانست در این رل هم عالی باشد ولی کارش ضعیف بود. می دانستم که اشتباهی رخ داده، بدون آنکه اصل مسئله را بشناسم؛ توجهم معطوف به یکی از مشکلات اساسی بازیگری شده بود، مسئلهٔ الهام. این مشکل یا مسئله، ریشهای بسیار قدیمی در هنر نمایش داشت. حال آنکه

من تازه متوجه آن شده بودم و میخواستم راه حلی برایش پیدا کنم. دیدن یک اجرای دیگر از بن آمی در نمایش «یوحنای تعمید دهنده» باعث شد که اندیشهام در این زمینه متبلور شود. خیلی از بازیگران به دیدن کار آمده بودند. از آنجا که بن آمی را تحسین می کردم، انتظارم از نمایش بالا بود. ولی اجرا با توفیق چندانی روبه رو نشد. متأسفانه من هم با نظر منتقدین موافق بودم. بازی بن آمی به شکلی غریب بی روح بود. او خالی از حس و حال درونی در صحنه گام برمی داشت. پیش تر او را خلاق می دیدم؛ در این فاصله چه اتفاقی برای او افتاده بود؟

بیرون از راهرو، خانم کُرنل همسر کارگردان با چشمانی گریان از مردم عذرخواهی میکرد و میگفت: «اجرای امشب معیار نیست.» در میان جمعیت از او شنیدم که: «بن آمی در تمرین فوقالعاده بوده است.» این ادّعایی بود که اغلب بازیگران نیز داشتند. حالا در عمل معنی آن را می فهمیدم. از آنجا که آن وقت شکیبایی و درک من از موضوع زیاد نبود، به خود قبولاندم که دیگر بنآمی را ستایش نکنم و از آن پس هیچ کس نمی توانست به من بگوید که بازی خوبی از و دیده است.

نمایش، آخر هفته تمام می شد. من با یکی از دوستان بازیگرم که خانهاش نزدیک تئاتر بود قرار داشتم. سر راه دیدم مردم بیرون ایستاده اند و می خواهند برای دیدن پردهٔ آخر داخل سالن بروند. تصمیم گرفتم به جای اینکه بیرون منتظر دوستم بمانم؛ بروم داخل و انتهای سالن بایستم. صحنه ای بود که یوحنا می خواست از زندان آزاد شود. او از میان یک اطاقی رد شد و به همان شیوهٔ قبلی به دیواری تکیه داد. امّا احساسش درونی، تب آلود و غیرقابل توصیف بود. یکی از شخصیتهای نمایش از او پرسید: «چرا منکر نشدی؟» او سرش را به سوی صدا خم کرد و با ژستی مکانیکی مثل دفعهٔ قبل پاسخ داد: «خدا به من میگوید.» بار اوّلی که من این صحنه را دیدم با کنایه گفتم: «آره، خدا بهت گفت!» ولی این بار رعشهای بر پشت من افتاد، چون اجرایش به کلّی با قبل تفاوت داشت. ژست و حالت بدن همان بود ولی شخصیت روح و جان داشت. این همان ارتباط صحنه ای است که ما در

تئاتر به آن الهام میگوییم. همان چیزی که در اجرای اولی که من و منتقدین دیدیم و جود نداشت. آنچه الآن میدیدم غیرقابل بیان بود. متقاعد شدم که خانم کرنل راست میگفته است. پس آرام و بی سر و صدا از او عذرخواهی کردم.

این تجربه سؤالات دیگری را در ذهن من به وجود آورد، چطور اجرای بازیگر ناگهان تغییر میکند؟ چگونه چنین چیزی ممکن است؟ چرا بـن اَمـی نتوانست این الهام را آن شب در میان غریو دوستانی که برای همدلی با او آمده بودند، بیافریند؟ مشکل چه بود؟ به زودی دریافتم که این مسئله تنها مربوط به او نیست. شنیده بودم آکتوری به نام جیووانی گراسو در گراند استریت نمایشی بر صحنه دارد. پیش خودم فکر کردم نابغهای را کشف کردهام (ولی بعداً فهمیدم خیلی از منتقدین دربارهٔ او نوشته اند). اولین اجرایی که از او دیدم اتللو بود که در آن به شکلی عجیب و خارقالعاده ظاهر شد. حرکات ببرگونهاش آن هنگام که دنبال سرنخی از خیانت دزد مونا بود نشان می داد که قابلیت حسی بالایی دارد. بعدها دریافتم که منش بازی او و اسلوب حرکتی اش تحت تأثیر بازیگر نامدار قرن نوزدهم توماس سالوینی بوده است. اجرای گراسو آن چنان شور و انرژی عاطفی داشت که به نظر نمی رسید از هیچ کس تقلید کرده باشد. او واقعیت را از طریق باور جسمانی وعاطفی شدید می آفرید و همین بازی اش را غنا می بخشید. در صحنهای از نمایش "LaMorte Civil" کاری کرد که شگفتزده شدم، آنجا نقش شخصیتی را بازی میکرد که میخواست از زندان فرار کند. نگهبان گرسنه و خسته وارد می شد و دختری برایش غذا و یک تنگ شراب می آورد. گراسو تکهای نان خرد کرد و آن را در دهانش جوید، بعد در همان حال جویدن، نگاهی به دخترک انداخت و در دم عاشقش شد. بله، عشق در یک نگاه.

وقتی الآن آن صحنه را به یاد می آورم، نمی دانم نان حقیقتاً در گلویش گیر کرد یا این ترفند بازی اش بود. ولی در هر حال، با این کار حس درونی شخصیت را برملا کرد. همین حالت در صحنه پایانی نمایش وجود داشت. آنجا که گراسو تصمیم گرفت با خوردن زهری مهلک به زندگی اش پایان دهد. زهر درون کیسهای کوچک دور گردنش آویخته شده بود. یادم است که چند حبّه از آن را

درون دهانش انداخت. اثر قرصها روی زبانش دیده می شد که ناگهان آنها را بلعید. بعد، ناامیدانه سعی کرد قرصها را بالا آورد. حتی امروز هم نمی دانم که این تأثیر واقعی قرصها بود که آشفته اش کرده بود یا مهارت بازیگری اش را به نمایش می گذاشت. جان دادنش طبیعی بود، چهره اش سفید شد و بدنش به لرزه افتاد. این نشانه ها صرفاً جسمانی نبود بلکه حسّی درونی آنها را هدایت می کرد. من دستهٔ صندلی ام را چسبیده بودم و چیزی نمانده بود که فریاد بزنم و کمک بطلبم. به نظر می رسید واقعاً یک نفر دارد جلوی چشمم تلف می شود. بعد از پایان اجرا، پرده بیش از حد معمول پایین ماند. به هنگام باز شدن آن، بازیگرها همه از سر احترام به گراسو تعظیم کردند. او هنوز رنگش پریده بود و بدنش به آرامی می لرزید. واقعیت عاطفی و جسمانی که او روی صحنه آفرید، مهیب و شگفت آور بود.

چند شب بعد، من چند تا از دوستانم را دعوت کردم تا با هم به دیدار نمایش گراسو برویم. وقتی میگویم «دعوت» فکر نکنید میهمانشان کردم، چون فقط می توانستم پول بلیط خودم را بدهم. دوست داشتم در تجربهٔ دیدن این اجرای غریب، شریکشان کنم. حس می کردم گراسو را کشف کرده ام و بنابراین مسئولیتی در قبالش دارم. از آدم هایی که آن شب آمده بودند، چند نفری را دیدم که بعدها عضو تئاترگروپ شدند. افرادی مثل موریس گارنوفسکی و استلا آدلر.

دو پرده از نمایش که گذشت، در صندلی ام فرو رفتم تاکسی مرا نبیند. به نظر می رسید بازیگر بزرگ، شب خوبی در پیش ندارد. گراسو به درستی فهمیده بود که اجرا مطلوب نیست. امّا این حقیقت باعث نشد تا خودش را ببازد. فقط به شکلی ناآگاه دست در موهای پریشان خود می کرد، تا نارضایتی اش را بروز دهد. به نظر می رسید با خودش می گوید:

دمن مسئول فرود آمدن الهام نیستم. الهام باید از بالا فرود آید. و اگر شما تماشاگران عزیز در شبی آمدهاید که از آن خبری نیست، من نمی توانم کاری انجام دهم.»

گراسو، به عنوان یک بازیگر حرفهای خودش را برای چنین وضعیتی آماده

کرده بود، ولی این اتفاق برای من یک فاجعه بود. چون هم خودم ضربه می دیدم و هم آبرویم پیش رفقا می رفت. راهی وجود نداشت که برایشان توضیح دهم این چیزی نیست که من قبلاً دیده ام. وقتی در پایان دو پرده، سرشان را برگرداندند تا مرا ببینند، بیشتر در صندلی فرو رفتم.

دستپاچگی من تا ابتدای پردهٔ سوم ادامه داشت. اکنون صحنهای بود که مربوط به مشاجرهٔ گراسو با زنش می شد. از آنجا که زبان ایتالیایی بود، من به بازی ها توجه می کردم نه محتوای کلام. زن روی تخت نشسته بود و مرد هنگام صحبت دست در موهایش می کرد و می خواست او را از زمین بلند کند. نمی دانم این یک رسم سیسیلی بود یا عادت گراسو چنین بود. در هر صورت، به هنگام مشاجره موهای زن را چنگ میزد و بلندش میکرد. من لحظات الهام در بازی ها زياد ديده بودم ولي نه اين گونه كه الآن خدمتتان عرض ميكنم. گراسو زن را زد و این ضربه مثل یک محرک شدید عمل کرد. خون در چهرهاش دوید و چشمهایش گشاد شد. این دیگر بازی نبود. خون واقعی میخواست از رگهایش بیرون بزند. از آن لحظه به بعد، چهره، اندام و تمام اجرایش یکسره تغییر کرد. من از ته صندلی بالا آمدم. گراسو ثابت کرد هنوز بازیگر بزرگی است. آن شب به خیر گذشت ولی پرسش برای من همچنان وجود داشت: چطور کسی که در پردههای اول گامهای متزلزلی داشت ناگهان جانی تازه گرفت؟ چه اتفاقی روی داد؟ بله، او به مرحلهٔ الهام رسید. ولی چطور این کار را انجام داد؟ بعضی از بازیگران قادرند به مرحلهٔ بالای خلاقیّت برسند. چیزی که مى توانيد اسمش را الهام بگذاريد. ولى دفعات زيادى پيش مى آيد كه اين الهام آنها را وامی گذارد. گویی هیچ اتفاقی نمی افتد و بازیگر قادر به انجام کاری خلأق نيست.

توجه بیشتر من به این معضل باعث شد که در جستجوی راه حل و پاسخی مناسب برای آن باشم. تجربیات شخصی ام به عنوان تماشاگر و بازیگری آماتور، همراه با رشد سریع تثاتر مدرن در آمریکا بود. در دههٔ بیست چند مؤسسه مهم نمایشی تأسیس شد. The provincton players که آثار یوجین اونیل را اجرا

می کرد، و تئاتر گیلد که سعی داشت سطح نمایش آمریکایی را تا حد اعلای نوع اروپایی اش بالا ببرد. من مباحث زیادی را که مربوط به نهضتها و سبکهای مدرن بود مطالعه می کردم. از خلال کتابهایی که دربارهٔ تئاتر نوشته می شد، شاهد گشوده شدن دنیایی جدید به روی خود بودم.

اولین کتابی که خواندم «تئاتر امروز» نوشتهٔ هیرام مادرول ابود. (۱۹۱۴) این کتاب شرح مختصری بود از وقایعی که در دنیای نمایش روی داده بود. به ویژه به اروپا توجّه داشت که بستر پیشرفتهای اوّلیه بود. در بخش نمایش قرن بیستم به دو فرد شاخص و مُبدع اشاره می کرد که اولی طراح صحنه و دومی کارگردان به حساب می آمد. نویسنده، شخصیتهایی افسانهای از این دو ساخته بود. ادوارد گوردون کریگ طراح صحنهٔ انقلابی انگلیسی که تحولی در امر صحنه پردازی قرن بیستم به وجود آورد و آدولف آپیا کارگردانی که مفهومی جدید از به کارگیری نور را در تئاتر مطرح کرد. به این دو ماکس راینهارد ۴ را نیز بیفزایید؛ کسی که می توانست از یک رقص لال بازی تانمایشی عظیمرارهبری کند.

کتابهای دیگری که از فرط مطالعه بلعیدم، عبارت بودند از: «دانقهٔ جدید در نمایش و هنر» و «تئاتر راینهارد» نوشتهٔ هانتلی کارتر و مجموعه کارهای شلاون چنی <sup>۵</sup>. در رأس آنها کتاب دیگری بود به نام «نمایش قارهای» که شرح حال سفر و تحقیق دو پژوهشگر آمریکایی در اروپا بود. از آنجا که دوست نداشتم منابع دست دوّم را بخوانم، این کتابها مرا به منابع اصلی می رساندند. نوشتههای کریگ دربارهٔ طراحی صحنه تأثیرات زیادی بر من گذاشت. بدون اغراق بگویم، قسوی ترین محرک فکسری بسرای وقف زندگیام در تئاتر بود. در کار کریگ ابهام خاصی وجود داشت. طراحی هایش در تئاتر در خدمت فضای عاطفی نمایش بود و میخواست زندگی را از طریق اشکال انتزاعی بیان کند. خیلی ها معتقدند او نظریه پردازی ذهنگرا بود که نتوانست ایده هایش را در تئاتر خیلی ها معتقدند او نظریه پردازی ذهنگرا بود که نتوانست ایده هایش را در تئاتر

<sup>1.</sup> Hiram Motherwell

<sup>2.</sup> Edward Gordon Craig

<sup>3.</sup> Adolphe Appia

<sup>4.</sup> Max Reinhardt

<sup>5.</sup> Cheldon Cheney

به مرحلهٔ اجرا درآورد. او پسر الن تری منرپیشهٔ زن انگلیسی بود و از خانوادهای تئاتری به حساب می آمد. با این وجود همیشه در حاشیهٔ دنیای نمایش حرفهای قرار داشت. اندیشههای بعید و مبتکرانهای داشت که اجرایش در تئاتر غیرممکن به نظر می رسید. بد نیست به نظر لی سیمونسون، طراح هنری، دربارهٔ کریگ اشارهای داشته باشیم. او تمام طرحهای کریگ را مورد تحلیل و ارزیابی قرار داده و به این نتیجه رسیده است که همهٔ آنها دور از واقع و غیرقابل اجرا بر صحنه هستند. کریگ خودش همیشه اذعان داشت که طرح هایش تخیّلی هستند و بنیاد نظری ۲ دارند. در عرصهٔ هنر نمایش، آدمهای زیادی بودند که ایده های زیبایی شناسانهٔ بزرگی ارائه می دادند، ولی تنها اندکی از آنها می دانستند این ایدهها تا چه حد قابل تحقّق است. اهداف عظیمی در آموزههای کریگ نهفته بود. او در طرحهایش و نیز بیانیهای که دربارهٔ تئاتر نوشت، نشان داد که اندیشهها و نیّات درونی می توانند در هیئت اشکال و قالبهای بیرونی تجسّم یابند. به عقیدهٔ او همه عناصر نمایش اعم از نور، طراحی صحنه و بازیگری می بایست در خدمت هدف والاتری که خود تئاتر است، به کار گرفته شوند. از نظر کریگ «طراحی صحنه» فقط نمی بایست بیانگر دورهای باشد که نمایش در آن میگذرد و یا عامل پرکنندهٔ پس زمینه محسوب شود. او «طراحی صحنه» را همان «طراحی نمایش» می دانست. یعنی همهٔ آن چیزی که در اختیار بازیگر است تا به عمل صحنهای دست یازد. وظیفهٔ طراحی صحنه این بود که شرایط اعمال نمایشی را مهیّا کند و محرکی باشد تا شخصیت ها رفتاری منطقی از خود بروز دهند.

آموزهٔ دیگر او دربارهٔ بازیگری با سوء تفاهماتی روبه رو شد که هنوز به جای خود باقی است. در سال ۱۹۰۷، کریگ مقاله ای نوشت تحت عنوان «بازیگر و مسروسک بزرگ خیمه شب بازی». در آن مقاله او پیشنهاد کرد که بازیگر می بایست قابلیت هایی چون عروسکان خیمه شب بازی پیدا کند. این نظر مانند توهینی به هنر بازیگری و تنزّل مقام آن تلقی شد. من حتی در قرائت اخیری که از

این مقاله داشتم نیز چنین برداشتی نکردم. عروسک خیمه شببازی قرار نیست جایگزین بازیگر شود بلکه این بازیگر است که باید قابلیت های او راکسب کند. به بیان دیگر، بازیگری می بایست به هنر و فن تبدیل شود. به گمان من حق با کریگ بوده است.

در همین نمونههایی که از اجرای بازیگران بزرگ در آپراها ذکر کردم، مسئله اصلی کنترل و نظارت بازیگر بر اعمال خویش بود. پیشنهاد کریگ برای تقویت انضباط، مهارت و اجرای عالی، بالاترین تأثیر را بر تحقیقات شخصی من گذاشت. همیشه به هنرهای دیگر علاقه داشتم ولی مقالات کریگ باعث شد توجهام به آثار نقاشانی چون جیوتو، گویا و کارپاچیو جلب شود. همهٔ آنها به نوعی با تئاتر ارتباط داشتند. همچنین آثارش مرا متوجه اهمیت تاریخ نمایش به عنوان تجربهای زنده کرد. او گزینهای از رویدادهای نمایشی را جمع آوری کرده بود، چیزی شبیه یک یادشمار تاریخی. اهمیت این یادشمار از آن رو بود که هرکدام از آن وقایع حکم بازسازی گذشته را داشتند. وقتی اولین بار مکتوبات او را میخواندم، آماتوری جوان بیش نبودم. ولی پس از آن تصمیم گرفتم چیزی جدید در زندگیام ارائه دهم. کارهای کریگ باعث شد انگیزهای برای حرفهای شدن در دنیای نمایش پیدا کنم و چشمانم به روی امکانات جدیدی که در این هنر وجود داشت، گشوده شود.

هنوز مطمئن نبودم که بشود راه حلّی اساسی برای مشکلات بازیگر پیدا کرد، حتی تا امروز نیز کاری جدّی دربارهٔ تاریخ هنر بازیگری نشده است. سعی کردم بگردم و چیزهایی که به درد کارم می خورد، پیدا کنم. مطالعاتم را بیا خواندن سرگذشت بازیگران شروع کردم. هنرپیشه های قدیمی، بیشتر نمایش هایی را که در آن بازی کرده بودند توصیف می کردند و کمی هم به اجرای خود در آنها می پرداختند. چیزی که بیشتر به کارم می آمد، نقدهای درام شناسان بزرگ گذشته بود، آدم هایی چون لی هانت، ویلیام هزلیت، هنری مورلی و جُرج برنارد شاو. در کنارش می توانستم سراغ بازیگرهای بزرگی مثل ادموند کین، راشل، توماس کنارش می توانستم سراغ بازیگرهای بزرگی مثل ادموند کین، راشل، توماس سالوینی و خانم سیدونز بروم. در حین کاوش و بررسی دربارهٔ مقولهٔ بازیگری

در قرن نوزدهم متوجه شدم که یکی از پرسشهای محوری این بوده است: «آیا بازیگر باید احساسی را که نمایش میدهد، خود نیز تجربه کند. یا صرف نمایش احساس کافی است؟»

در همین رابطه، به مقالهای برخوردم که شیوهٔ دو بازیگر انگلیسی (هنری ایروینگ) و فرانسوی (کوکلین) را تحلیل میکرد. اولی به «اصالت تجربه» باور داشت و دومی «نمایش احساس» را مقدم میدانست. در ادامه، کتابی از ویلیام آرچر خواندم به نام «نقابها یا چهرهها» که در آن بازیگران نظر خودشان را نسبت به این موضوع بیان کرده بودند.

به همین مسئله به هنگام تحقیق در نمایش قرن هیجدهم نیز برخوردم. آنجا دو هنرپیشه زن فرانسوی بودند که یکی معروف به پیروی از تجربه کردن احساسات بود (دومنزیل) و دیگری موضعی ضد تجربی داشت (کلرون هنرپیشه مورد علاقهٔ وُلتر). کلرون معتقد بود به خاطر چند لحظه الهام دومنزیل، بقیه اجرا محکوم به سقوط است. او میگفت بازیگر نباید تحت تأثیر عواطف و احساسات قرار بگیرد، در عوض میبایست به تکنیکهای بیرونی متوسل شود که قابل اطمینان تر هستند.

در ادامهٔ تحقیقات، دریافتم که این بحث بین دو شیوهٔ بازیگری، یکی متکی بر حقیقت تجربه و بیان و دیگری مبتنی بر اجرای قراردادی و بیرونی، در زمان شکسپیر نیز وجود داشته است. نمونههای آن را دربسیاری از آثار او می توان یافت. به ویژه در هملت به هنگام اندرزهایش به بازیگران:

دآن کلام را همان گونه که برایتان خواندم، آرام و زمزمهوار ادا کنید. اگر صدایتان مانند دیگر بازیگران ما بیش از حد بلند باشد، گمان میبرم جارچی سخن مرا در شهر فریاد میکشد... روحم جریحهدار میشود وقتی صدای گوشخراش مردی بد هیبت را میشنوم که مویی مصنوعی بر سر نهاده و نعرمهای مهیبش خلایق را میآزارد نمایش پرهیاهوی او در نظر اوباش جلوه میکند ور نه از هنر و زیبایی عاریست. تازیانه باد بر بازیگری که میخواهد خباثت هرودوس و ترماگانت را دو برابر جلوه دهد.

از این گونه بازی اجتناب ورزید... بازیگرانی شهره را دیده ام که کلامشان نه به مسیحی می مانست نه به کافر و نه به هیچ ابوالبشری. حرکاتی خشک و بی بی روح داشتند که انگار مقلّد ناشی طبیعت آنها را برساخته، لیک به خوبی از عهدهٔ کار برنیامده، چه تقلید زشت و موهنی از طبیعت و رفتار بشری.» (پردهٔ سوم ـ صحنهٔ دوم)

باید توجه داشت اگر چه شکسپیر از بیان حقیقی عواطف و احساسات صحبت می کند. ولی از این نکته نیز آگاه است که بسیاری از بازیگران به عقاید او وقعی نمی نهند و کارشان مورد توجه عوام نیز قرار می گیرد. جای دیگر هملت صریح تر عقیده اش را بیان می کند. او بازیگر را تشویق می کند مهار تش را نمایش دهد. ولی به محض آنکه هنرپیشه شروع به حرف زدن می کند، با کلامی آمیخته از حس و عاطفه رشتهٔ سخن را از او می رباید.

وآیا عجیب نیست بازیگری که تنها نقش خیالی بازی میکند.

روحش را در رؤیایی شورانگیز به پندار خویش بسپارد،

رنگ از رخسارش براند،

اشک در چشمانش جاری کند.

لرزه بر صدا افكند،

تمام وجودش برآشوبد،

و همهٔ هستیاش به این آشوب بگرود.

و این همه برای چه؟ برای هیچ، هکوبا!» <sup>۱</sup>

(پردهٔ دوم ـ صحنهٔ دوم)

هملت به وضوح تحت تأثیر شور بازیگری است. این کلام تصویر کاملی از الهام به دست می دهد. الهامی که تو أمان بر بازیگر و بیننده تأثیر میگذارد. مولیر نیز در نمایشنامهاش "Impromptu At Versailles" همین بحث را پیش کشیده است. او شیوه های مختلف بازیگری را مقابل هم گذاشته، نقاط قوت و ضعف

۱. هکوبا، بانوی ژنده پوشی است که بازیگران در نمایش هملت شرح مصائب او را بازگو میکنند و متأثر می شوند .م.

آنها را بررسی کرده است. در اجراهای امروزی آثار مولیر، معمولاً خواست اصلی او مد نظر قرار نمی گیرد. بسیاری از بازیگران فرانسوی معاصر به گونهای شخصیت هایش را بازی میکنند که موافق نظر مخالفان اوست. به همین دلیل حرکت موجود در طنزهایش زایل می شود. ظهور فردی به نام دیوید گریک  $^{1}$  در سال ۱۷۴۱ بر صحنهٔ نمایش انگلستان به فهم جدیدی از مقولهٔ بازیگری در اروپا انجامید. او نخستین بازیگر برجستهٔ طبیعیگرا ۲ بود که از بازی حسّی و عاطفی سرسختانه دفاع می کرد. رسالهٔ لوئیجی ریکوبونی مدر رد نظر مخالفان بازی حسّی نیز ابتدا در سال ۱۷۲۸ در ایتالیا منتشر شد و ترجمهٔ انگلیسی آن دوازده سال بعد درآمد. ردّپایی از بنیادهای فکری گریک را در این کتاب می توان یافت. چند سال بعد (۱۷۴۷)، کتاب مهمی دربارهٔ بازیگری به نام «کمدین» از روزنامهنویس فرانسوی رامون سنت آلبین منتشر شد. بحث کتاب دربارهٔ مشخصه هایی بود که یک بازیگر بزرگ از آن برخوردار است. مواردی چون قدرت درک (قوهٔ تشخیص و داوری)، حساسیّت (تمایل به تأثیرپذیری از عواطف)، هیجان (قدرت، روحیه و نشاط) و حالتی متمایز (افزون بر حالت طبیعی اشخاص). این اثر مورد اقتباس جانمیل واقع شد تا در کتابی به نام «بازیگر» (۱۷۵۰) عقایدش را دربارهٔ شیوهٔ بازیگری گریک ابراز کند. در کتاب هیل فصلی وجود داشت به نام: «اندیشههایی بی طرفانه دربارهٔ حسن و قبح اجرا، شخصیت و منش آقای گریک». با ترجمهٔ این کتاب، به زبان فرانسه، شهرت گریک تمام اروپای قرن هیجدهم را فراگرفت.

تمام بحثهای فوق دربارهٔ مسائل مربوط به بازیگری در این قرن به گونهای در مقالهٔ مهم دنیس دیدرو<sup>۴</sup> به نام «تناقص بازیگری» بازتاب یافت. او میگفت: «بازیگر اگر جانب بیننده را بگیرد خودش رشدی نخواهد کرد.» با این وجود در مقالهاش بیشتر جانب بازی بیرونی را گرفته است تا کنش عاطفی را. اولین بار که آن را خواندم چندان مرا نگرفت. ایدهٔ جالبی را مطرح می کرد ولی نتیجه گیریاش

<sup>1.</sup> David Garick

<sup>2.</sup> Naturalistic

<sup>3.</sup> Luigi Riccoboni

<sup>4.</sup> Denis Diderot

صحیح به نظر نمی رسید. من خودم تأثیر بازی عاطفی و حسّی را در اجراهای بن آمی، گراسو و دیگران دیده بودم. چیزی که باعث شد نظرم را تعدیل کنم، خواندن مقالهای از استانیسلافسکی در کتاب شرح حالش، «زندگی من در هنر» بود. او چطور می توانست نظری را ابراز کند که کاملاً مغایر آموزه های تئوری و عملی خودش بود؟

بار دیگر سراغ دیدرو رفتم. فیلسوف فرانسوی گفت اگر احساس یا عاطفه اولین شرط بازیگری است، چرا کسانی که از این موهبت عالی برخوردارند اغلب از بازآفرینی آن ناتواناند؟ چرا آنهایی که کمتر حساس هستند بازیگران خوبی می شوند؟ او اضافه می کرد: کلرون وقتی تازه هنرپیشه شده بود، حرکاتی بی روح و مکانیکی داشت ولی بعدها که پخته تر شد بازی های به تری ارائه می داد، آیا دلیلش این بود که با بالا رفتن سن، احساسات و عواطف در او شدت بیشتری می گرفتند، یا آنکه بر عکس عملکرد حسوعاطفه در او کاهش یافته بود؟ بعدها فهمیدم یکی از دلایل توجه استانیسلافسکی به مقالهٔ دیدرو به خاطر تأکیدی بود که او بر وجود یک روش خاص برای رسیدن به خلاقیت داشت. عجیب است که دیدرو در مقالات و اظهار نظرهای اولیه اش از لزوم «الهام» در بازیگری سخن گفته بود. در نوشته ای قبل از مقالهٔ «تناقض بازیگری» می گوید:

داگر روی صحنه احساس نکنید که تنها هستید... نتیجه ناامیدکننده خواهد بود. بازیگری که فقط اهل منطق و حسابگری است، خشک جلوه می کند. آن یکی که فقط هیجان و احساس دارد، لوس و بی معنی است. تعالی انسان همانا در تعادلی است که بین شور و عقل ایجاد می کند، چه در روی صحنه و چه در زندگی واقعی. آن کس که بیش از حد از احساسش مایه می گذارد، موجب تمسخر است تا همدردی.»

مقالهٔ وتناقض بازیگری» با طرح این مشکل آغاز می شود. اگر بازیگر احساسی واقعی و زنده را در اجرای اول تجربه کند، این احساس در اجراهای بعدی برایش بیات می شود. این یک فرض نظری نیست بلکه مشکلی است واقعی که همهٔ بازیگرها با آن درگیر بوده و هستند. بعد مثالی عینی از شیوهٔ کار

بازیگران حسی میزند:

ببازی نامتعادل هنرپیشههایی که حسّی کار میکنند... تناوبی است بین ضعف و قدرت، هیجان و خونسردی، روشنی و تیرهگی. آنها فردا فاقد گوهر امروزشان هستند.ه

دیدرو خاطرنشان میکرد که دومنزیل اغلب به صحنه میرفت، بی آنکه بداند چه کاری باید انجام دهد و یا چه چیزی باید بگوید. فقط به این امید که شاید به لحظهٔ اوج الهام و شور برسد. پرسش دیگر او این بود که: آیا خنده و گریهٔ بازیگر ارادی است؟ اگر پاسخ خیر باشد، هنرپیشه باید راهی دیگر را جستجو کند. راهی کاملاً برونی یا مکانیکی که به همان نتیجه برسد. ولی اگر جواب آری باشد، تناقض مسئله روشن می شود.

احساس، تنها ناشی از فوران لحظهای نیست بلکه به عواملی قابل کنترل نیز بستگی دارد. نتیجه گیری دیدرو این بود که عوامل فوق صرفاً بیرونی هستند. ولی آنچه باعث شد به این نتیجه برسد، عدم وجود روش جدیدی شبیه «متُداکتینگ» در زمان خودش بود. او فرض را بر این گذاشته بود که آفرینش عواطف واقعی بر روی صحنه غیرممکن است. به صحنه هایی اشاره می کرد که بازیگر در حین اجرای یک تجربهٔ واقعی عاطفی، به محض مواجه شدن با عاملی ثانوی که در نمایش نبود، خود را می باخت. او می پرسد: «اگر بازیگر حقیقتاً حس می کند، پس خوا ادامه نمی دهد؟»

ویلیام آرچر یک قرن بعد به این سؤال پاسخ داد. به عقیدهٔ او علائم گسیختگی و انقطاع در جریان تمرکز مؤید نکتهای مخالف نظر دیدروست. این فرضی معقول است که وقتی فرد تمام نیرو و قابلیتهایش را معطوف به جریان حسّی و عاطفی میکند، عناصر دیگر را از یاد میبرد. برعکس، وقتی توجهاش به اعمال جزیی و مکانیکی روزمره جلب میشود، واکنشهای عاطفی نمی توانند مانع آگاهی او از پیرامونش شوند.

در خلال بحرانهای شدید، شخص به جزئیات کوچکی توجه میکند که می توانند به بحران مزبور مربوط باشند یا نباشند. بنابراین، مشکل واقعی بازیگر

این است که چگونه در هر اجرا همان سلوک و تجربهٔ قابل باور را بیافریند؛ و در عین حال به آنچه استانیسلافسکی «توهم بار اول» میگفت، وفادار بماند. دیدرو از این نکته آگاه بود که کسی که طبیعت بر پیشانیاش مهر بازیگری زده به درجات بالا نمی رسد؛ مگر آنکه بر طغیان عواطفش فایق آید. او باید سری آرام و قلبی مطیع داشته باشد. این تعریف بسیار نزدیک به تلقی فرانسوا جوزف تالما از هنر بازیگر بود: «قلبی گرم و ذهنی آرام.» گزارهای که بسیاری آن را به عنوان دستورالعمل صحیح برای شناخت استعداد بازیگر پذیرفته بودند. امّامشکل اصلی همچنان به جای خود باقی بود: چگونه می شد قلب را تحریک کرد تاگرم شود؟ شکسپیر به مسئله فوق در چالش با بازیگرانش اشاره کرده بود.

وردزورث در مقالهٔ «دربارهٔ صدای حقیقی احساس» به شاعران چنین توصیه ای می کرد: «احساس در آرامش و فراغت خاطر است که احضار می شود.» به نظر می رسید تنها حوزه ای که بازیگر قادر به مهار تکنیکی آن نیست، حوزه عواطف و احساسات باشد، در حالی که می تواند بر دیگر ابزارهای بیانی چون بدن، صدا و حافظه نظارتی آگاهانه اعمال کند. (استانیسلافسکی نخستین کسی بود که متوجه این مسئله شد) مقالهٔ دیدرو علی رغم ضعفی که در نتیجه گیری داشت، به خاطر تصویری که از مهم ترین مشکل بازیگر ارائه می داد، از اهمیت بالایی برخوردار بود. من مایلم این طور فکر کنم که او خودش جواب را بین برخوردار بود. من مایلم این طور فکر کنم که او خودش جواب را این زمینه در کتابخانه های روسیه به دست آمد که در سال ۱۸۳۲ منتشر شده این زمینه در کتابخانه های روسیه به دست آمد که در سال ۱۸۳۲ منتشر شده من تقویت کرده که دیدرو اختیار کرده تا از پاسخ نهایی طفره برود، این گمان را در من تقویت کرده که خودش اعتقادی به این تناقض منطقی یا در اصل بی منطق و سست نداشته است.

مسئلهای که دیدرو با آن روبهرو شد، مسئلهای است که همهٔ اهل نمایش از آن آگاه بودهاند. من تجربیاتی را که به رشد آگاهیام انجامید برایتان شرح دادم. ولی با وجود آن همه تحقیق و تفحص و دیدن کار بازیگران بزرگ و حتی مطالعهٔ آثار رفتارشناسان ۱ و روانشناسانی چون زیگموند فروید، به راه حملی بـرای آن دست نیافتم.

در این گیرودار، گام بعدی ام مواجه شدن با تئاتر هنر مسکو در خلال سالهای ۲۴\_۱۹۲۳ بود. آن زمان که این گروه وارد نیویورک شد، تئاتر آمریکا مشتریان برویاقرصی داشت. روسها از نظر جالاکی و حرکات فیزیکی نمی توانستند با بازیگران نمایش هایی که طراحان صحنهای چون رابرت ادموند جونز، نورمن بلگهدس، لی سیمونسون ودیگران به صحنه می بر دند، برابری کنند. لباسهای بازیگران تئاتر هنر مسکو بسیار ساده بود و لوازم صحنهٔ ناچیزی داشتند. گریمهایشان در زیر نورپردازی شدید ما اغراق شده جلوه می کرد. شمار زیادی از تماشاگران از موارد فوق احساس نارضایتی می کردند. استانیسلافسکی خودش در نامههایی که آن زمان می نوشت از امکانات پیشرفتهٔ صحنهای و نورپردازی های جالب سالن های آمریکا تعریف کرده است. او نمایش های یرزرق و برق دیوید بلاسکو را با اجراهای «تئاتر مالی» یکی از گروههای بومی نمایش در روسیه مقایسه می کرد. از دیدن بازی های دیوید وارفیلد، جان باریمور و لورت تیلور نیز حیرتزده شده بود. او نوشت که هیچ کس را در روسیه ندیده است که قابل مقایسه با جوزف شیلد کراوت ۲ بازیگر جوان نمایش «پیرگینت» ۳ باشد. اجرای موفق گروهش در نیویورک او را شگفتزده کوده بود و دلیل این موفقیت را صرفاً بازیگری خوب اعضای گروه می دانست. در حالی که نمایشهای آمریکایی معمولاً حول یک ستاره شکل میگرفتند. اجرای روسها حداقل چهار، پنج بازیگر قدرتمند را به همراه داشت. چیزی که مرا مجذوب کرده بود، اجرای بازیگران برجستهٔ گروه نبود. چون قبلاً تجربهٔ دیدن بازیهای نوابغی چون دوزه، بن آمی و چالیاپیان را داشتم. نکتهٔ جالب، تعادلی بود که در بازی ها وجود داشت. بازیگران بدون توجه به ابعاد و اندازه های نقش

<sup>1.</sup> Behaviorists

<sup>2.</sup> Joseph Schild Kraut

حضوری قابل قبول و واقعی بر صحنه داشتند. ماریا اسپنسکایا در «باغ آلبالو» و لئوبولگاکف ۲ در نمایش «در اعماق» حتی در کوتاه ترین نقش ها بسیار حقیقی و با احساس ظاهر می شدند. حضور طبیعی و جوهر زندهٔ تک تک بازیگران این گروه باعث شد تا اجرای آنها در یادها باقی بماند.

بدیهی بود که آنها به نکته یا رمزی واقف بودند که هنوز نمایش آمریکایی به آن دست نیافته بود. من می دانستم که فقط شاهد اجرای چند بازی ذخیره کننده نبوده ام، بلکه روش یا راهکاری را بر صحنه دیده ام که شاید می توانست پاسخ سؤالاتم دربارهٔ مشکلات بازیگر باشد.

بگذارید تأثیراتی را که از این اجراها گرفتم به شکل دقیق تری برایتان بازگو کنم. اولین اجرایی که از آنها دیدم نمایش «تزار فئودور ایوانویچ» بود. حضور باشکوه استانیسلافسکی در نقش شاهزاده ایوان شویسکی را به یاد دارم. او زرهی بر تن داشت و شمشیری دو دُم بر آن آویخته بود، حرکات بـدنی اجـرا چندان برایم خوشایند نبود. جزئیات صحنه آرایی و لباسها با واقعیت تاریخی نمایش همخوانی داشت و کمتر از نشانههای موجز تثاتری استفاده شده بود. با آنچه از ایدههای مدرن کریگ دربارهٔ طراحی صحنه آموخته بودم، دنبال عنصر بصری متفاوتی در صحنه بودم که مرا بر سر شوق آورد. وقتی از سالن بیرون آمدم تنها چیزی که در ذهنم باقی مانده بود، تصویر استانیسلافسکی در مرکز صحنه بود. در اجراهای بعدی خلاقیت بازیگران گروه بیشتر برایم آشکار شد. آنها با دستی پر به میدان آمده بودند. تمام نمایشهای چخوف را آماده اجرا داشتند (به جز مرغ دریایی که به دلایلی در تمرینات کنار گذاشته شد.) اجراهای تئاتر هنر مسکو از آثار چخوف تجسّم کامل بیان نمایشی در صحنه بود. نمی خواهم بگویم نقصی نداشتند. با تفسیرشان از متن چخوف نیز صد در صد موافق نبودم. ولى مانده بودم كه چطور بازيگران آنها لحظه به لحظه از زندگى نقش را با تمام جزئیات روی صحنه ایفا میکنند. هنرپیشههای خودمان از نظر

استعداد چیزی از آنها کم نداشتند ولی روی صحنه بیانگیزه جلوه میکردند. نمایشهای چخوف سالها بود که توسط این گروه اجرا می شد. بازیگران در هر اجرا به قدری زنده و بانشاط عمل می کردند، که انگار همین امروز نمایش را دست گرفته اند. صحنه ها مملو از تجارب واقعی آنها بود. اثری از ملال و احساسات گرایی در اجراها ندیدم. دلیلی برای اینکه کارگردان روس آثار چخوف را به تراژدی تبدیل کند، وجود نداشت. اهنوز آن صحنه از دایی وانیا، را به یاد دارم که استانیسلافسکی در نقش دکتر وسط صحنه ایستاده بود و با آن چشمهای خمارش طوری می رقصید که پاهایش تکان نخورند. در «باغ آلبالو» لئونیدوف در نقش لوپاخین که دُمی به خمره زده بود تا نشان دهد آدم دیگری است وارد صحنه شد، عامیانه و خشن، ولی بازیاش با حس پوزش و شرم أميخته شد. وقتى الگاكنيپر ٢، زن چخوف كه نقش مادام رانفسكايا را بازي مىكرد، خبر مربوط به فروش باغ را شنيد. هيچ واكنش بيروني نشان نداد كه دال بر تأسف او باشد، ولی ریتم درونی بازیاش حاکی از ضربهای بود که خورده است. اجرای نمایش گورکی «در اعماق» جنبهٔ نمایشی بیشتری داشت. شخصیت ها در بند فضای تراژیک اثر نبودند. یادم است آلیوشکا در صحنهای وارد اتاق شد و با آن لباس رنگارنگ چنان رقصی کرد که انگار در نمایشی موزیکال بازی میکند. جایی دیگر بارون با قیافهای ژولیده و ریشی نتراشیده وارد صحنه شد. لباسش سر لنگه دستکشی بود که در دست داشت ولی در مقابل سعى مىكرد تا أنجاكه ممكن است أقامنشىاش را حفظ كند و لفظ قلم حرف بزند. استانیسلافسکی خودش نقش ساتین را بازی میکرد. وسط صحنه به میزی تکیه داده بود و محکم و حساب شده از عقاید سیاسی اش دفاع می کرد. خدا مى داند حرف دلش بود يا نه.

۱. آنها که میگویند استانبسلافسکی، طنز چخوف را زائل میکرد. اجراهای او را در آمریکا ندیدهاند. شاید هم تحت تأثیر نقل قولی از چخوف بودهاند که به خاطر حساسیت و دقت توجه زیادش نگران بود مبادا تماشاگران نمایشنامه هایش را به درستی درک نکنند.

باید نکتهای را دربارهٔ بازی استانیسلافسکی خاطرنشان کنم. بعضی از منتقدین نظریههای خردمندانهای ارائه دادهاند که علت پژوهشها و تحقیقات او در زمینهٔ بازیگری این بود که خودش هنرپیشهٔ قابلی نبود. اغلب او را با کاچالف ایکی دیگر از اعضای گروه مقایسه میکردند که همیشه می خواست حالتی طبیعی و رمانتیک در صحنه داشته باشد. خوشبختانه من اجرای مشترک آنها را از دو نقش بر صحنه دیدم. یکی گایف در «باغ آلبالو» و دیگر کلنل در «سه خواهر». در هسر دو اجرا، کاچالف بیشتر بازیگر بود تا شخصیت در حالی که استانیسلافسکی سعی می کرد خودش را در شخصیت محو کند. شاید به همین دلیل بود که کاچالف همواره یک ستاره باقی ماند و نتوانست هنرش را ارتقای بیشتری بدهد.

ما با دیدن اجراهای تئاتر هنر مسکو متوجه شدیم که برای بزرگ بودن لازم نیست حتماً استعدادی شگرف داشت؛ بلکه باید خود را باور کرد و به حقیقت نقش و واقعیت صحنهای نزدیک شد. این تجربه نه تنها به ادامهٔ کار من کمک کرد بلکه باعث حرکتی مترقی در نمایش آمریکا شد که نمونهاش تشکیل گروههایی مثل «تئاترگروب»، «تئاترگیلد» و نظایر آن بود.

در سال ۱۹۲۴، بعد از آنکه روسها رفتند و تأثیر خودشان را گذاشتند، بالاخره تصمیم گرفتم یک بازیگر حرفهای بشوم. به قدر کافی نبادان ببودم که فوری اسم خودم را در یک مدرسهٔ نمایشی بنویسم. آنجا به ما صدا، حرکت و دیگر مسائلی را که مربوط به آموزش بازیگری می شد، یاد می دادند. در پایان دوره احساس کردم به چیزی بیشتر از اینها احتیاج دارم، ولی نمی دانستم کجا باید جستجویش کرد. یکی از همکلاسی هایی که اسمش یادم نیست به من گفت مدرسهٔ دیگری هست که شاید به درد من بخورد. گویا دو تا از بازیگرهای تئاتر هنر مسکو به نام ماریا اسپنسکایا و ریچارد بوسلاوسکی تصمیم گرفته بودند در آمریکا بمانند و مدرسهای به نام «کارگاه نمایش» تأسیس کنند. هدفشان

تحقیق ر اکتشاف 🔲 ۵۳

تشکیل گروهی نمایشی در آمریکا بود که با تکنیکهای مأخوذ از تثاتر هنر رشد یافته باشد.

اما قبل از آنکه وارد بحث کارگاه نمایش شویم. باید از کار استانیسلافسکی آگاه شویم و ببینیم او چگونه با مشکل اصلی بازیگر روبهرو شد.



## استانیسلافسکی و کاوش دربارهٔ سیستم او

آموزه های استانیسلافسکی و پیروانش نه تنها زندگی من را تغییر داد، بلکه دنیای نمایش قرن بیستم را دچار تحوّل کرد. به همان صورت که اینشتین و فروید با کشفیّات خود درک ما را از فیزیک جدید و رفتار بشر تغییر دادند. دانش معاصر ما از هنر بازیگری مرهون صد سال تحقیقات این مرد روس است. شهرت او در تئاتر کمتر از شکسپیر نیست. هنوز نام و نوشته هایش در بطن مناقشات مربوط به مشکلات پرورش هنرپیشه به جای مانده است. متون آموزشی او حکم کتاب مقدّس را در این رشته پیدا کرده و به انحای مختلف بازگو می شوند.

بر خلاف دیدرو، او تنها یک نظریه پرداز نبود. تمام ایده ها و اندیشه هایش ناشی از تجربهٔ عملی و کار صحنه ای اش در تئاتر بود. مشکلاتی که با آن روبه رو شد از نقش آفرینی های خود و بازیگران گروهش سرچشمه می گرفت. برای او را بشناسیم و پاسخهای خلاقانه اش به معضلات بازیگری را دریابیم، نخست باید نگاهی دقیق به تجربه های شخصی و سیر تحولات حرفه ای اش در تئاتر بیفکنیم. از همان نخستین بازی هایش در صحنه، او به مشکل «الهام» پی برده بود. همان معضلی که من به هنگام اجرای بازیگران بزرگ دریافته بودم. در کتاب شرح حال خود، وزندگی من در هنر، می نویسد که چگونه وقتی چهارده سالش بود در تئاتری کوچک و خانوادگی که پدرش درست کرده بود، بر روی صحنه رفت. به

یاد می آورد که وقتی منتظر بود تا نقشش را بازی کند، چه حالی داشت. به هنگام اجرا ناگهان قلبش به طپش افتاد، چیزی از درونش جوشید و تمام بازی اش را تحت الشعاع قرار داد.

در آن لحظه کلمات و ژستهایش یکباره سرازیر شدند. تنفسش دچار مشکل شد. به سختی توانست جملات نقش را اداکند. او عصبیت و عدم ترمز را با الهام واقعی اشتباه گرفته بود. فکر می کرد تماشاگران تحت تأثیر قدرت اجرای او واقع شدهاند. وقتی کارش تمام شد، از اینکه بازیگران دیگر سراغش نیامدند، تعجب کرد. با اینکه فکرمی کرد شاهکار زدهاست، ولی درواقع بازی را باخته بود. آگاهی استانیسلافسکی از اینکه چه بر او گذشته، قابل ملاحظه است. او اشاره می کند که فعالیت ذهنی بازیگر نمی تواند مبین این نکته باشد که او کارش را درست انجام داده و یا تأثیری مناسب بر تماشاگر گذاشته است. خودآگاهی و توانایی ارائه حقیقت عواطف، نیاز اصلی در فن و هنر بازیگری است. این نیروهای مهارکننده می بایست در لحظهٔ خلاقیت به کار افتند. در واقع، لحظهٔ نیروهای مادیشر و لحظهٔ نظارت می بایست بر هم منطبق شوند. رسیدن به این مرحله برای بازیگر بسیار دشوار است.

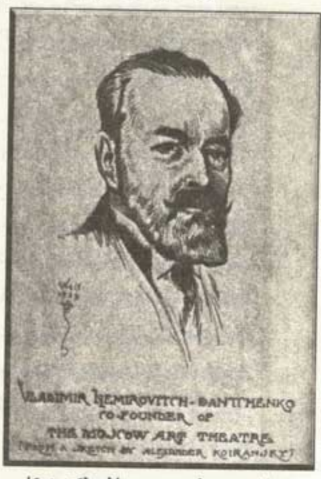
او در اولین تجربهٔ صحنه ای اش گرفتار این تله شده بود. مسئله فوق، کشفی بزرگ به حساب می آمد. وی اصطلاح کشف را در مورد پژوهشهایش به کار می برد، چرا که تحلیلهایش مبتنی بر عمل و تجربهٔ عینی بود. بر خلاف بسیاری نظرات انتزاعی که پیرامون بازیگری ابراز می شد، در کار استانیسلافسکی نظریه و عمل غیرقابل تفکیک بودند. دیوید مگارشاک که شاید بهترین شرح حال را دربارهٔ او نوشته باشد، به این قضیه با دیدهٔ شک می نگرد که وی این مسائل را از همان اولین اجرا دریافته باشد. به عقیدهٔ او این نتیجه گیری حاصل تجربیاتی است که استانیسلافسکی در دورهٔ اول بازیگری اش در گروه آماتور آلکسیف کسب کرده است.



لى استراسبرگ ( چپ،نشسته) در مراسم فارغ التحصيلي دبيرستان



کنستانتین استانیسلافسکی بنیانگذ تئاتر هنر مسکو (۱۹۲۳)



ویلادیمیر نمیرویج دانچنکو همکار استانیسلافسکی در دوران تئاتر هنر مسکو(۱۹۲۳)



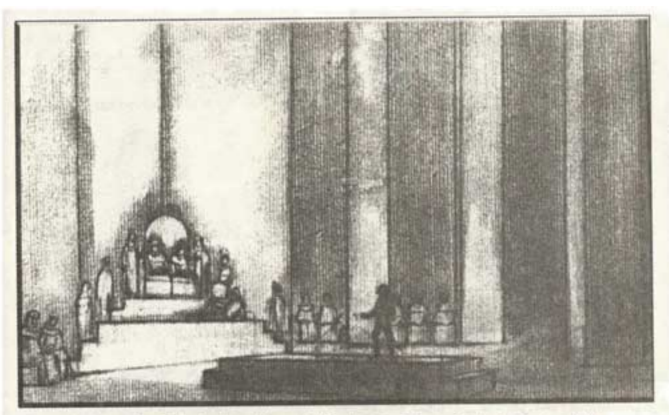
توماسو سالوینی تراژدین معروف ایتالیایی و از بزرگترین بازیگران نقش اتللو (۱۸۸۷)

Acierno's Grand St. Theatre STREPITOSO SUCCESSO TUTTE LE SERE IL CELEBRE TRAGICO Comm. Giovanni Grasso E LA SUA COMPAGNIA nei piu' GRANDI CAPILAVORI DRAMMATICI

جیووانی گراسو در نمایشی در تماشاخانه گرانداستریت (۱۹۲۸)



طرحوارهای از النورا دوزه به نقش ماگدا در نمایشی از هرمان سودرمان (۸۸۵



طراحی صحنه ادواردگوردون کریگ برای نمایش «هملت»، اجرای تئاتر هنر مسکو



لیاستراسبرگ در سی سالگی (۱۹۳۱)



از راست به چپ، چریل کرافورد، هارولدکلرمن و لیاستراسبرگ بنیان گذاران تئاتر گروپ



مباحثه بعد از تمرین در تثاتر گروپ، راست، لی استراسبرگ (۱۹۴۰)



روخوانی نمایش ((مرغ دریایی)) در تئاتر هنر مسکو، به همراه آنتوان چخوف و استانیسلافسکی

اما آنچه از یادداشتهای او برمی آید، این است که در آن موقعیت خاص اتفاقی برایش افتاده، شرح استانیسلافسکی در کتاب «زندگی من در هنر» حاکی از دانش متأخر او از موضوع است. ولی تجربهٔ آن اجرا، اساس تحقیقات بعدی او را شکل می دهد. او در ادامهٔ فعالیت آماتوری اش در حوزهٔ بازیگری و کارگردانی، دائماً کار خودش را زیرنظر داشت. زمانی از بازیگرانش خواست که «شخصیت» را روی صحنه زندگی کنند، ولی هنوز نتیجه رضایت بخش نبود. خودش در این باره می گوید:

دروش زنده کردن نقش مستلزم بداهه سازی است. ولی مشکلات فنی رسیدن به نقش، مانع بداهه سازی می شود.»

این تناقض در بطن نظریهٔ دیدرو نیز وجود داشت. استانیسلافسکی به طور تجربی دریافته بود که مکانیزم یادآوری جملات در حین اجرا، بخشی از انرژی عاطفی بازیگر را زائل میکند. هنرپیشه درست زمانی که باید به ندای درونیاش گوش دهد، مجبور می شود کلمات نمایشنامه را به یاد آورد. نتیجه آن که، عواطف نمی توانند با کلمات همراه شوند. با آگاهی از این مسئله، او به دومین اکتشاف بزرگ خود نزدیک شد. وی با تأسیس «جامعهٔ ادبیات و هنر» در سن بیست و پنج سالگی نمایشهایی را تهیه و بازی کرد که مهم ترین آنها *اُتللو* بود (۱۸۹۵-۹۶). مثل کارهای قبلیاش به عنوان یک کارگردان در تهیهٔ مقدمات، دقت زیادی به خرج می داد. از آنجا که در طراحی صحنهٔ اتللو به شهر ونیز فکر می کرد برای گرفتن الهام به آنجا سفر کرد. ذهنش در جریان تمرینات تحت فشار بود و جسمش خسته و فرسوده شده بود. اجرایش ازنقش اتللو چنگی به دل نمی زد. (دیوید مگارشاک بر این عقیده است که او مناسب اجرای نقشهای تراژیک نبود و به لحاظ عاطفی و جسمانی با این شخصیتها جور درنمی آمد. به نظر مگارشاک او با مروری بر اجراهای خودش در سالهای ۲۴\_۱۹۲۳ امیدوار بود بتواند راهی برای بالا بردن استعداد و کیفیت بازیگریاش پیدا کند. من چندان با عقیدهٔ او موافق نیستم.)

استانیسلافسکی خودش بر این باور بود که ناتوانیاش از اجرای نقش اتللو

از این روست که هنوز حقیقت شخصیت را نیافته است. در «زندگی من در هنر» او خاطرهای را از دیدار با بازیگر مشهور اینالیایی ارنستو روسی انقل می کند. او بعد از دیدن اجرای اتبللو به استانیسلافسکی می گوید: علی رغم بازآفرینی استادانهاش از شهر ونیز نوعی آشفتگی در اجرایش دیده می شده است. بعد اضافه می کند: «آدم های بی استعداد شلوغ بازی در می آورند ولی شما احتیاجی به این کارها ندارید.»

ادامهٔ مکالمهٔ آنها به شرح زیر در کتاب آمده است:

\_«خدا به شما همه چیز برای اجرای صحنهای اعطاکرده است. اجرای نقش اتللو و تمام شخصیتهای شکسپیر... مادهٔ اولیه دردستان شماست، فقط به کمی هنراحتیاج دارید.»

\_«امّامن از کجا و چه کسی می توانم این هنر را فرابگیرم؟»

بازیگر بزرگ پاسخ می دهد: «اگر استاد قابلی در کنار ندارید تا به او اطمینان کنید، من فقط می توانم یک آموزگار دیگر را به شما معرفی کنم.»

\_ «او کیست؟»

\_ «خو د تان!»

این اندرز تأثیری عمیق بر استانیسلافسکی گذاشت.

در سال ۱۸۹۷، او به همراه دانچنکو تئاتر هنر مسکو را تأسیس کرد. هدف آنها ارائهٔ گونهٔ جدیدی از نمایش، فارغ از کلیشههای رایج آن زمان بود. در اوایل کار، توجه استانیسلافسکی بیشتر معطوف به جزئیات نمایشی اجراها بود تا مشکلات مربوط به بازیگر. در نمایش «مرغ دریایی» منطق و رفتار هر شخصیت را زیرنظر داشت و به ارتباطهای حسّی خودش با عواملی که احاطهاش کرده بودند، توجه میکرد. او منطق عمل و حس درونی را به عنوان تعدیلکنندهٔ رفتار بیرونی به کار گرفت، نکتهای که در بطن درام نیز نهفته بود. این اجرا موفقیت زیادی به همراه داشت. امّا استانیسلافسکی به تمامی از کارش راضی نبود.

او در جستجوی شیوهٔ مناسبی برای اجرای نمایشهای ماکسیم گورکی بود. به ویژه نمایش «در اعماق» که بعدها از بهترین آثار گروه شد. بازیاش در نقش ساتین را اقناع کننده نمی دانست. احساس می کرد نیّات واقعی مؤلف را بیان نمی کند، بلکه در پی ارضای خواست تماشاچی است. به بیان دیگر، فکر می کرد ایده های جدید را صرفاً به خاطر جدید بودن آنها اجرا می کند.

استانیسلافسکی تحت تأثیر اندیشه های یکی از هنرپیشه های جوان گروه به نام وزولد مهیرهولد آ قرار گرفت. او بعدها از گروه کنار گرفت و کارگردان مستقلی شد. مهیرهولد اعتقاد داشت به راه های جدیدی دست پیدا کرده که ارائه آنها مستلزم به کارگیری بازیگران توانمندی است. استانیسلافسکی بسرای او استودیوی جداگانه ای تدارک دید، اگر چه این استودیو پایدار نماند ولی تلاش نظام مند برای پرورش هنرپیشه مؤید این نکته بود که اساس هنر نمایش بر وجود بازیگر استوار است و بدون او نمایشی وجود نخواهد داشت. برای استانیسلافسکی این حقیقت روشن شده بود که به بازیگرانی جدیداحتیاج دارد. بازیگرانی از سنخی دیگر که با تکنیکی نو پرورش یافته باشند.

او میدانست که بازیگر انرژی و اشتیاق اولیهاش را به هنگام تکرار اجرا از دست میدهد. به هر میزان که تکرار یک نقش بیشتر باشد، احتمال اینکه بازیگر بی انگیزه و منجمد شود نیز بیشتر است. در تابستان ۱۹۰۶، وقتی به فنلاند رفته بود، این مسئله ذهنش را به خود واداشت. یک روز صبح که کنار صخرهای رو به دریا ایستاده بود و تمام زندگی هنریاش را مرور میکرد، به دومین کشف مهمش رسید. او دریافت بار حسّی و محتوای عاطفی که بازیگر در نخستین اجرای نقش ارائه میدهد، با دفعات بعد یکی نیست. این تجربه را او در اجرای موفق نمایش ودشمن مردم، به نقش دکتر استوکمان آزموده بود (۱۹۰۰). نقشی که آسان ایفایش کرد و تحت نفوذ عقاید سیاسی و اجتماعیاش قرار گرفت. عامل دیگری که او را برانگیخته بود، عشق استوکمان به حقیقت بود. او عمیقاً با این شخصیت که او را برانگیخته بود، عشق استوکمان به حقیقت بود. او عمیقاً با این شخصیت احساس همدردی میکرد. شخصیتی که صحنه به صحنه بر تنهاییاش

افزوده می شد. در پایان نمایش، استوکمان می گوید: «قوی ترین موجود کسی است که تنها باشد.» این کلام می بایست از درون بازیگر و با قدرتی شگرف بیان می شد. استانیسلافسکی خود را به این نقش نزدیک تر از دیگر نقش هایش احساس می کرد. برخی از حالات شهودی او در این شخصیت استمرار داشت. برای او استوکمان تنها یک سیاستمدار یا مردی خطیب و سخنور نبود. بلکه انسانِ آرمان ها بود، دوست حقیقی مردم و سرزمینش. به واسطهٔ این دریافت شهودی بود که تصویر بیرونی شخصیت شکل گرفت.

اولین گام برای رسیدن به نقش، توجه به اندیشه ها و افکار شخصیت و علائم جسمانی ناشی از آنها بود. علائمی نظیر کشیدگی بدن، نزدیک بینی چشم و صراحت لهجه که از گفتن اشتباهات دیگران ابایی نداشت. او فوراً به یاد طرز حرکت بچه ها و جوانان افتاد. قدم زدنی سریع، با دستی که انگشت سبابه اش رو به مخاطب است و می خواهد اندیشه ها و عواطف صاحبش را به ضمیر دیگران القاکند. همهٔ خصوصیات فوق به گونه ای ناآگاه به ذهن استانیسلافسکی رسیدند. زمانی که در فنلاند روی صندلی نشسته بود، به ناگاه احساس گمشده استوکمان را در روح خویش بازیافت. وی متوجه شد حسّی را که در نهاد شخصیت فرضی به جای گذاشته بود، دوباره از میان خاطراتش سربرآورده است. خودش می نویسد:

«به هنگام بازی در صحنه، خاطرات زندهای از این نوع مرا هدایت می کرد تا به نتیجهای خلآق برسم.»

بعد اضافه میکند وقتی اجراهای یک نقش تکرار می شد، این خاطرات از یاد می رفت و تنها ویژگی های بیرونی نقش به جای می ماند. او به شکلی مکانیکی همان حرکات ثابت را انجام می داد ولی واکنش های خلاق ناشی از آن عواطف فراموش شده در اجرایش غایب بودند.

در بعضی از صحنه ها می بایست عصبی و برافروخته می شد و کاری خارق العاده انجام می داد. پس به سراغ حرکات تند و تیزی که بیانگر این حس باشد می رفت. جایی دیگر لازم بود ساده و بی آزار جلوه کند و این را با تقلید

ظاهری از کودکی که چشمان معصومی داشت، انجام می داد. او خودش ساده و بی آلایش نبود، بلکه سادگی راگر ته بر داری می کرد. گام هایش تند می شدند، بی آن که شتاب برای انجام کاری او را وادارد تا قدم هایش را کوتاه کند. این مسئله باعث شد تا بازی های جوانی اش را مرور کند. با نگاهی به دفتر چهٔ یادداشت هنری اش، تجربیات قبلی خودش را به یاد آورد. یادش آمد منشأ بزک چهره و حالت جسمانی ژنرال کروتیسکی در نمایش «حماقت کافی در هر آدم عاقل» اثر استروفسکی خاطرهای بود که از دیدن یک خانهٔ قدیمی داشت، حیاطی مخروبه، با دیوارهایی طبله کرده و خزه هایی که شبیه ریش نتراشیده آدم بود. پیرمردهایی کوتوله در لباسهای یک شکل در حالی که پرونده هایی زیربغلشان بود، داخل خانه مزبور رفت و آمد می کردند. این نشانه های تصویری منبع الهام او در بزک چهرهٔ مضحک کروتیسکی بودند.

دستمایهٔ اولیه تصویر برونی، به گونهای ناآگاه از خاطرات سرچشمه می گرفت. اتفاقی که در شخصیت سازی استوکمان نیز روی داده ببود، وقتی یادداشتهای قدیمی اش را ورق می زد و پسماند حسّی را که از شخصیت ها در وجودش مانده بود، وارسی می کرد، از این نکته آزرده بود که چرا اجراهایش آغشته به حقّههای نمایشی و اطوار بی مایهٔ تئاتری بود، است. چرا تنها می خواسته تماشاگر را راضی نگه دارد و در این راه از توسل به شیوههای نادرست ابایی نداشته است. اکنون به وضوح دریافته بود، بازیگر قبل از هر اجرا، به جای بزک ظاهری صورت احتیاج به آرایشی روحی و معنوی دارد.

بعد از این تأملات بود که استانیسلافسکی چهل و سه ساله از فنلاند به شوروی بازگشت، تا پاسخی برای دغدغههای ذهنیاش بیابد. او ابتدا کار خودش را از نزدیک مورد مطالعه قرار داد و بعد به شیوهٔ کار بازیگران دیگر توجه نمود. اولین برخورد آنها با نقشهای جدیدشان را زیرنظر قرار داد. او دریافت برای اجرای خلاق در صحنه، نخست میبایست در حال و هوایس خلاق واقع شد. او این مرتبه را «حالت درونی خلاق» نامید. حالتی که میبایست نه تنها از طریق فکر و اندیشه بلکه از مسیر تجربه و عمل محقق شود. خودش در

این باره میگوید: «حقیقتی را دریافتم که مدتی مدید با آن دمخور بودم.» به هر ترتیب، این «حالت خلاق» گمان نمی رفت که در دسترس ارادهٔ بازیگر باشد. چیزی از جنس الهام بود. هدیهای که خدایان ارزانی می داشتند. با وجود این، او از خودش می پرسید: «آیا تمهیدهایی فنی برای آفرینش این حالت خلاق وجود ندارد که ثمرهاش بروز الهام باشد؟» ا

او علائم ناشی از الهام را در بازی بازیگران جستجو میکرد و میخواست شرایطی بسازد که همان علائم دوباره مجال بروز پیدا کنند. الهام میبایست فراچنگ ارادهٔ بازیگر قرار گیرد.

اولین گام برای بروز علائم خلاق، تمرینهای رهاییسازی آ بود که وی در مورد خودش به کار میگرفت. عواطف و احساساتی که سالها به علت انقباض و گرفتگی در ذهن زندانی شده بودند، پس از تمرینات رهاییسازی مجال بروز می یافتند. او عمیقاً اعتقاد داشت که: «رهاییسازی زمینه ساز کشف راز است... روح خلاقیّت در صحنه به آن بستگی دارد. مراحل بعدی از جمله رهایی جسمانی ناشی از آن هستند.»

استانیسلافسکی فقط از این مسئله تشویش داشت که مبادا تماشاگران از تغییری که در بازی اش روی می داد، آگاه شوند. با این وجود، تمرین روی خودش را ادامه داد تا به مرور حالت خلاقی رهایی جسمانی در او شدت یافت و جزء طبیعت ثانوی اش شد. او شروع به کنکاش در فرآیند رهایی سازی به هنگام اجرا نمود. علّت رهایی اش در صحنه این بود که بدنش را زیر نظر داشت و این مسئله باعث می شد توجهی به حفرهٔ سیاه روبه رویش، جایگاه تماشاگران، نداشته باشد. در واقع، خوفش از آن سوی صحنه کاسته شده بود. اغلب اوقات فراموش می کرد روی صحنه است و این حالت خلاق برایش خوشایند بود.

او به دومین کشف خود نزدیک می شد. این اتفاق زمانی برایش افتاد که به

۱. به عقیدهٔ او «الهام» نمی توانست از ژستهای بیرونی زاده شود. بنابراین دنبال تمهیدی روانی بود که محرک ذهنی بازیگر برای «الهام» باشد.

دیدن اجرایی از یک هنرپیشهٔ میهمان در مسکو رفته بود. احساس می کرد این هنرپیشه از حالتی خلاق برخوردار است. عضله هایش روی صحنه کاملاً رها بودند و تمرکزی سراسری در اجرایش به چشم می خورد. تمام توجه او معطوف به صحنه بود و همین باعث می شد تا توجه تماشاگران را نیز به جزئیات صحنه جلب کند. استانیسلافسکی فهمیده بود که هرچقدر توجه بازیگر بیشتر معطوف به تماشاچی باشد، حس کنجکاوی و تمرکز بیننده را زائل می کند. در ادامهٔ کار هنرپیشهٔ مزبور با تمرکزی که در صحنه داشت کاری کرد که توجه مخاطبین را نیز معطوف به اجراکرد. تمام نیرویش مصروف پاسخ دادن به رویدادهایی می شد که در اطرافش اتفاق می افتاد و بدین تر تیب جریان منطقی تفکر، تخیّل و احساسش شکل می گرفت. او نشان داد که تمرکز صرفاً مربوط به دو مجرای بینایی و شنوایی نمی شود، بلکه تمامی حواس و موتور حرکتی آنها را نیز دربرمی گیرد.

آن شب، اهمیت تمرکز در هنر بازیگری برای استانیسلافسکی آشکار شد و او به شیوهای نظام مند آزمایشهایی روی خود به عمل آورد تا توانایی تمرکزش را در اجرا بالا ببرد. در همان حین که روی «حالت خلاق» دربازیگر کار میکرد، فهمید چقدر دشوار است که هنرپیشه بتواند احساس حقیقی را بیافریند، آن هم در موقعیتی که همه چیز قلابی است. از بزک چهرهٔ بازیگران گرفته تا رنگ روغن صحنه و الوارهای چوبی و لیوانهای نشکن و شمشیر و نیزههای بدلی.

بخشی از مشکل بازیگر این است که باید حقیقت را از طریق اشیایی غیرواقعی بیافریند. او تابع ارتباطی است که با اشیای صحنه، موقعیتهای نمایشی و رویدادها برقرار میکند، و نیز تحت تأثیر مناسباتی است که بازیگران دیگر با اندیشه ها و عواطف خویش برای او ایجاد میکنند.

استانیسلافسکی آموزهای را پیشنهاد کرد که بازیگر به وسیلهٔ آن بتواند حقیقت عناصر نمایشی را بپذیرد. این آموزه، «اگرِ طلایی» یا «اگرِ خلاَق» ابود. به گمان او هنرپیشه می داند که لوازم صحنه قلابی هستند ولی با خودش می گوید:

«اگر اینها حقیقی بودند من چنین به کار میبردمشان. اگر این اتفاقات واقعی بودند من چنین رفتاری از خود نشان میدادم...» من فکر نمیکنم «اگرِ خلاق» همیشه راهگشا باشد. در واقع، بازیگر را به سویی میبرد که از تصور ش در انجام کاری پیروی کند. امّا اعتقادم این است که کار مهم استانیسلافسکی این بود که طبیعت دوگانهٔ اعمال بازیگر را شناسایی کرد.

خیلی ها تصور می کنند تأکید او بر انجام اعمال حقیقی از آن روست که بازیگر را ناآگاه از جنبهٔ خیالی نمایش فرض می کند. یعنی بازیگر در حال غفلت از بازی خود است. چنین چیزی غیرممکن است. اگر او از بازی اش روی صحنه غافل بود می بایست گفتار و کردارش را از یاد ببرد و از دستورات صحنه عدول کند. اعمال حقیقی از نظر استانیسلافسکی یعنی تجارب و عواطف درونی بازیگر که باز نمود آن در کلام و رفتار برونی شخصیت امتجلی می شود.

نتیجهٔ این اکتشاف این بود که استانیسلافسکی آگاهانه تمام توجهٔ خود را معطوف به ادراکات درونی بازیگر نمود. او به عنوان کارگردان به جستجوی امری نامشهود و حسّی پنهان بود که به شکلی غریزی در روح بازیگر جوانه بزند. تغییرات و جرح و تعدیلهایی در تمرینات و اجرا اعمال می کرد تا بازیگر بتواند با جوهر ذاتی و شور فطریاش روی صحنه زندگی کند.

در همان زمان بود که نوشتن نخستین عناصر از «دستور زبان نمایشی» خود را آغاز کرد. همان قواعدی که بعدها به عنوان «سیستم» شناخته شد. در نامهای که در ۱۶ نوامبر ۱۹۱۰ به دانچنکو نوشت امیدواری خودش را از کنار گذاردن شیوههای مبتذل و تعصب آمیز پیشین که در تئاتر حرفهای کلیشه شده بود، با آنچه ثمرهٔ عقل و تجربه می دانست، ابراز کرد. او بخشی از ایده هایش دربارهٔ سیستم را برای دانچنکو تشریح نمود. اعتقادش این بود که عوامل اجتماعی، روان شناختی و فرهنگی در نظریهاش نفوذ داشته اند.

وبعد از تحقق این نظریه می توان وجوه فیزیولوژیک آن را از ابعاد

روان شناختی اش تفکیک نمود. این کار را با چند روش عملی می توان انجام داد. (هدف من عینیّت بخشیدن به نظریه است. ایده ای که زمینه عینی و عملی نداشته باشد از نظر من مردود است). می خواهیم به بازیگر کمک کنیم تا به درک درستی از نقش برسد و به شیوه ای زنده آن را اجرا کند. مناسبات روان شناختی و ارتباط اعضای بدن با یکدیگر را بشناسد و حتی از تحلیل اجتماعی نقش نیز دریخ نورزد.

پژوهش نظری این مقوله را به تو میسپارم. میخواهم نه تنها به عنوان یک نویسنده و منتقد بلکه در موضع کسی که کار عملی کرده است به آن نگاه کنی. ما خواهان نظریهای هستیم که آزمون پذیر باشد و تجارب عینی تأییدش کند.

فقط میدانم قبل از آنکه سیستم را به کمک تجربه بیازماییم باید به این موارد توجه کنیم: الف ـ این آموزه یک فرآیند ارادی را تأیید میکند. ب ـ تحقیق و پژوهش جزء ضروری آن است. (که بخشی از آن به عهدهٔ توست و من با توجه به نتایج آن می توانم به رشد و توسعهٔ آن بپردازم). ج ـ مشتمل بر وجوه حسّی و عاطفی است. د ـ هنوز مرحلهٔ تجسم در این سیستم برای من دقیقاً روشن نشده است، باید راهی را کشف کرد که مدخلی برای ورود به این بحث باشد. ه ـ فرآیند ترکیب عناصر و تأثیر بر مخاطب بدیهی است.

در حال حاضر من در جستجوی راهی عملی هستم تا قوهٔ تخیّل بازیگر را نسبت به موارد فوق برانگیزم. این نظریه از جنبهٔ روان شناختی به ویژه با تأکید بر تخیّل خلاّق هنرپیشه، رشدی بطئی یافته است. امّا این رشد کافی نیست، باید به تمامی آزموده شود. می دانم که با نظرات من موافقی. تأثیر حرفهایت در گردهمایی سوم خوب بود. به لحاظ منطقی دیگران را مجاب کرد، ولی بعید می دانم آنها را برانگیخته باشد. شاید موضوع را فهمیده باشد، ولی در اصل باید آن را احساس کنند و بدان ایمان آورند، کار عملی روی سیستم استانیسلافسنکی توسط فردی به نام لئو پولد

سولرژیستکی ۱ انجام گرفت. او دستیار کارگردان روس شد و مسئولیت یکی از کلاسهای خصوصی او را در مسکو به عهده گرفت. تجارب ایس دستیار موفقیت آمیز بود. تعدادی از دانشجویان او توانستند به تئاتر هنر مسکو ملحق شوند و هستهٔ استودیوی دوم را تشکیل دهند.

بعد از تشکیل استودیو، دانچنکو از سوی کمپانی تئاتر هنر احضار شد تا سیستم جدید را به بازیگران بیاموزد، امّا هنرپیشهها حاضر به این کار نشدند. استانیسلافسکی مجبور شد نظر آنها را بیذیرد. هنوزبرنامهٔ کاریاش تکمیل نشده بود. از وقتی شیوهٔ بازی قبلیاش را که مبتنی بر عادات نمایشی بود، تغییر داده بود، تأثیر کارش پایین آمده بود. تماشاگران نیز متوجه این نکته شده بودند. خودشاعتقاد داشت هنوزابزارهایلازم برایساختن راهی که نه تنها بهذهن بلکه بهقلب بازیگرمنتهی شود، نیافتهاست. با این وجود، جستجویش را ادامه میداد. چند سال بعد، استودیو، نمایشی را از یکی از آثار چارلز دیکنز تهیه کرد که در آن چند بازیگر جوان آشنا با تجربیات استانیسلافسکی بازی میکردند؛ در بین آنها به اسامی افرادی نظیر میخائیل چخوف و یوجین واختانگوف برمیخوریم. برای اولین بار در این اجرا نشانههایی از حسّ قبلی موردنظر کارگردان روس و شعور بالای بازیگران یافت می شد. هنرپیشههای قدیمی تئاتر هنر دوباره توجه شان به آموزه های استانیسلافسکی در باب شیوهٔ جدید بازیگری جلب شد. ایدههای او کمکم شکل پخته تری به خود می گرفت و تعاریف و عباراتش دقيق ترشد.

سال ۱۹۲۰، بعد از وقوع انقلاب زمانی که تئاتر، ملّی اعلام شد، از او دعوت به عمل آمد تا در اپرا تئاتر مسکو سخنرانی هایی ارائه کند و نظراتش را دربارهٔ روش بازی بازیگران تشریح نماید. از اینجا به بعد است که سیستم به عنوان نظریاتی پیوسته از سوی او اقامه می شود. منن سخنان او همراه با مثال های دقیق و روشنی که از اجراهای صحنه ای اش زده است، توسط یکی از شرکت کنندگان

در آن جلسات ثبت شده است. موضوعات اصلی مورد بحث او عبارتند از: تمرکز، رهاییسازی و حافظهٔ عاطفی.

مهم ترین عنصر در آفرینش خلاق از نظر او تمرکز است. در همین رابطه، تأکید می کند که رسیدن به تمرکز بدون کار با اشیای فرضی غیرممکن است. این اشیا صورت خیالی اشیای واقعی هستند که همه در زندگی روزمره به کار می گیرند. وظیفهٔ بازیگر آفرینش دوبارهٔ آنها برصحنه است. قبل از آنکه او مجاز باشد به اشیای واقعی دست بزند، می بایست وقتی را صرف تمرکز و توجه به اشیای فرضی کند. او باید به هر عمل فیزیکی و احساسی که مربوط به کار با آن شی می شود، توجه کند. به عقیدهٔ استانیسلافسکی شناخت بازیگر تنها از راه عمل میسر است و انجام هر عملی نیز منوط به کنترل نیروی ارادهٔ اوست. هنرپیشه باید بتواند تخیّل، توجه و انرژی ساطع شده از جانب خویش را مهار کند. نه تنها به هنگام آموزش بلکه در زمان کار روی نقش نیز باید به این نکات توجه داشت. او در مورد عملکرد تمرکز چنین می نویسد:

وفرض کنید در نمایشنامه آمده است: دشمنتان را باکارد از پا درآورید. در این حالت ممکن است فکرتان دو جا برود، یکی به خودکارد و دیگری به کاربری آن ولی وحدت عمل نباید فراموش شود. کنش بدن و انرژی همراه با آن می بایست تأثیری حقیقی بر مخاطب شما بگذارد. تفکّرِ تنها اغلب نتیجه بخش نیست. البته می تواند شروعی باشد برای تمرکز به روی سلاحتان، مرحلهٔ بعد تمرکز در به کارگیری آن سلاح از طریق اعمال جسمانی است. درست مثل وقتی که با اشیای فرضی روی صحنه کار می کنید، کارد را آزمایش کنید. از نزدیک نگاهی به آن بیندازید. دستی به لبه اش بکشید. ببینید دستهٔ محکمی دارد یا نه. در ذهنتان آن را در قلب نشمن فروکنید. اگر نقش آدم شروری را بازی می کنید، تخمین بزنید این آدم چه نیرویی برای از پشت خنجر زدن به کار می برد. آیا توانایی درگیری را دارد؟ می تواند بدون خم شدن دیگری را از پای درآورد؟ همهٔ این را دارد؟ می تواند بدون خم شدن دیگری را از پای درآورد؟ همهٔ این بیش بینی بها از تمرکز بر سلاحتان شروع می شود.

وقتی تمام ذهنتان برکارد متمرکز می شود. این امکان برایتان مهیاست که تمرکز خود را گسترش دهید. یعنی از سلاح به دشمن منتقل شوید. حالا فرض کنید این دشمن زمانی دوستتان بوده است. یک لحظه تفکر به این موضوع دایرهٔ توجه شما را بازتر می کند. مجال دهید که خاطراتتان زنده شوند. دلیلی ندارد چون نقش یک آدمکش را بازی می کنید فقط خاطرات بد را به یاد آورید. به ذهنتان اجازه دهید تصویر دوستی سابقتان را ترسیم کند. به دوران کودکی برگردید که شروع آشنایی تان بود. چهرهٔ دوست داشتنی مادر خود و دوستتان را به یاد آورید. اکنون به تمامی در خاطرات غرق شده اید و دیگر تمرکزی بر چاقو ندارید. همین باعث می شود که غفلتاً دست خود را ببرید و ناگهان تمام آن خاطرات از میان بروند. حال دوباره توجه تان به کار برمی گردد. حس جدیدی شما را آزار می دهد. حسّی که توجه تان به کار برمی گردد. حس جدیدی شما را آزار می دهد. حسّی که ناشی از خیانت و فریب کاری دوستی است که اکنون به دشمن تبدیل شده است.

استانیسلافسکی معتقد بود که با تمرکز بر اشیا و نحوهٔ به کارگیری آن می توان بر پریشان حالی ذهنی فایق آمد. اگر بازیگر حواسش جمع مسائلی باشد که در لحظه برایش روی می دهد و برای رفع حوائج خود از وسایل پیرامونش به نحو احسن استفاده کند، فرصتی برای تفکر به مسائل پیرامونی ندارد. دیگر لازم نیست نگران باشد که کارش را خوب انجام می دهد یا نه و تماشاگران دربارهاش چه می اندیشند.

مورد دیگری که جزء قواعد اصلی سیستم او محسوب می شود، رهایی سازی بود. خصیصه ای که تمام بازیگران بزرگ از آن بهره ای داشتند و به وسیلهٔ آن می توانستند آزادانه و به طرزی حیرت انگیز در صحنه حرکت کنند. بدن آنها در عین نرمش و چالاکی تحت ارادهٔ خودشان بود. به نظر نمی رسید حضور تماشاگر تأثیری در کار آنها داشته باشد. در حالت طبیعی روی صحنه زندگی می کردند، بدون آنکه جذب موردی نامربوط با کنشهای خلق الساعهٔ خود شوند. استانیسلافسکی دربارهٔ «رهایی سازی» می نویسد:

وحرکاتی عاری از تنش که منشأ آن آزادی و رهایی بدن است. نخستین درسی که هنرجوی بازیگری را ورزیده میکند. به مسئلهای خاص فکر کنید و در همان حال تمرکزتان را معطوف به تودهای از عضلات خود نمایید. شما باید بتوانید هر زمان اراده کنید، این عضلات را به حرکت درآورید. انگار تمام انرژی شما در آن نقطهٔ خاص متمرکز شده است.»

علّت اینکه بسیاری از مردم از تنشهای بدنی، عاطفی و یا ذهنی رنج میبرند این است که از میزان آن آگاه نیستند و نمی دانند چگونه باید تنشهای فوق را مهار کرد. او این مسئله را با طرح اتودی شرح داده است:

«روی صندلی تان نشسته اید و نامه ای در دست دارید که میخواهید دیگران متوجه آن نشوند. تصمیم می گیرید بلند شوید و به کنار پنجره بروید تا آن را پنهان کنید ولی صندلی غرغری میکند که ممکن است توجه دیگران را به سوی شما جلب کند. خب، چه باید کرد؟ آیا می توانید به دیگران بگویید تو را به خدا متوجه من نشوید چون می خواهم بلند شوم. قطعاً خیر. پس باید تمرکز خود را معطوف به زانوان و پاهای خود کنید تا تحت ارادهٔ شما قرار گیرند. سرک کشیدنهای عادی به اطراف ممكن است كار دستتان بدهد. تمركز شما بايد معطوف به مشكلتان باشد. در جستجوی راه حلّی از درون خودتان هستید و همین مسئله مخاطب را با شما همراه می کند. در واقع توجه او نیز معطوف به دایرهٔ توجه شما مىشود. بالاخره تصميم مىگيريد از جايتان بلند شويد. چه سعادتى! موفق شدید.. هیچ صدایی هم درنیامد. مشکل بعدی شما رفتن بی سروصدا به سوی پنجره است. خیلی از اوقات بازیگران در چنین موقعیتی روی صحنه دیده میشوند. کاری که میکنند این است که شانههایشان را بالا میدهند، سر راکمی خم میکنند و آرام آرام با قدمهای سنگین راه می افتند بعد برطبق یک سنّت قدیمی، چشمی دور اتاق می گردانند که یعنی ترس برشان داشته. اما می خواهم بدانم شما که هنرجوی بازیگری هستید، چه می کنید؟ قطعاً به تمام موارد بالا توجه دارید ولی مسئله شما رهایی از انقباض است: شانهها، کتف، گردن و سرتان باید کاملاً رها باشد. شانهها و سر می توانند بالا باشند... اغراق را کنار بگذارید تا بتوانید راحت حرکت کنید. کمکم قادر می شوید اندامها را بدون کمترین تلاش اضافی و انقباض تحت ارادهٔ خود درآورید. اگر بتوانید تمرکز خود را به نوک انگشتان پایتان منتقل کنید، همه چیز به شکلی درست و استادانه اجرا می شود. اکنون در حال راه رفتن روی نوک پایتان هستید. امّا فکرش را بکنید، اگر درب باز شود و شما را در این حالت ببینند، چه خواهد شد. بد نیست خودتان را استتار کنید. در مسیرتان یک رختکن قرار دارد. می شود به هوای جعبه سیگار روی میز به طرف آن رفت. پس خیلی آرام و موقرانه به سوی رختکن می روید. هیچ اتفاقی نمی افتد. به رختکن می رسید، جعبه سیگار روی میز منتظرتان است. امّا تا میز را چه جوری بروید؟ باز هم نوک پا؟ خیر، بهتر است آوازی زیرلب زمزمه کنید. در این صورت متوجه درب خیر، بهتر است آوازی زیرلب زمزمه کنید. در این صورت متوجه درب گشوده اتاق مجاور میز نخواهید شد...»

بعد از مبحث «رهایی سازی عضلات» و «تمرکز بر یک موضوع یا شی»، استانیسلافسکی به عنصری در میان عناصر «تکنیک روانی» اشاره می کند که نقش مهمی در برانگیختن الهام دارد. نام آن حافظهٔ عاطفی است. این حافظه مخزن عواطف بازیگر است و به وسیلهٔ یادمانهای پنج حسّ، او می تواند به لایهٔ آگاهی برسد. به نظر می آید تأکید استانیسلافسکی بیشتر بر خاطرات دو حسّ بینایی و شنوایی باشد. برای تجسّم حافظهٔ عاطفی، او از بازیگر می خواست خانههای بزرگی دارند. در درون هر یک از این خانههای بزرگی دا تصور کنند که اتاق های بزرگی دارند. در درون هر کشو، اتاق ها قفسه های بزرگی هست و در درون هر قفسه، کشوها و داخل هر کشو، جعبه ها و میان هر جعبه، مهره هایی گذاشته اند. پیدا کردن یک خانه، یک اتاق یا یک قفسه در این میان کار غیرممکنی نیست. ولی باید چشمی تیزبین داشت تا مهرهٔ کوچکی را که از یک جعبه بیرون افتاده و یک لحظه برق می زند، شناسایی

کرد. تصادفی ظریف باید روی دهد تا آن مهره را پیداکنیم. حافظهٔ بازیگر نیز واجد چنین طبقهبندی پیچیدهای است. بعضی از خاطرات جای بیشتری از حافظه را اشغال میکنند و برخی جای کمتر، امّا چطور می توان آن مهرهٔ کوچک را در حافظهٔ عاطفی بازیگر پیداکرد؟ نوری که لحظهای سوسو می زند و بعد گویی برای همیشه ناپدید می شود. استانیسلافسکی عقیده داشت وظیفهٔ اصلی بازیگر کشف آن مهره است، من نیز در راه تثبیت آموزههای بازیگری «متُد» به جستجوی آن مهره پرداختم.

یکی از مهم ترین عناصر در هنر بازیگری که کارگردان روس بر آن تأکید داشت، «ار تباط درونی» بود. منظور رابطهای نامریی است که بازیگر تو آمان با تماشاگر و همبازی روی صحنهاش برقرار می کند. او بین اعمال برونی نظیر حرکات دست و پا و بدن و اعمال معنوی درونی که رؤیتش با چشم ممکن نیست، تفاوت قائل می شد. در این زمینه، تحت تأثیر مباحثی از فلسفهٔ هندو نظیر «جذبه نور» و «پر توافکنی» بود. طبق این نظریات، عواطف و امیال درونی از طریق بدن و چشمها به شکل اشعههایی نامریی ساطع می شوند و به سوی تماشاگر جریان می یابند. تأکید او در به کارگیری حواس بسیار جالب بود. بازیگر باید آنچه را گوش می دهد، بشنود. آنچه را می بوید، استنشاق کند و آنچه را نگاه می کند، ببیند. اما استانیسلافسکی تمرین هایی عملی دربارهٔ به کارگیری «جذبه نور» و «پر توافکنی» و تقویت آنها در هنر بازیگری ارائه نکرده است.

سلسله سخنرانی های او در جمع هنرجویان بازیگری و اُپرا اولین معرفی اجمالی سیستم و اندیشه های کلّی اش دربارهٔ هنر بازیگری بود. بعدها این نظریات به شکل جامع تری در کتاب و آمادگی بازیگری (۱۹۳۶) انتشار یافت.

استانیسلافسکی کارش را قطع نکرد. او به تصحیح و بازبینی نظریاتش ادامه داد، تا شکل قابل قبول تری پیدا کند و به سرنوشت نظریاتی دچار نشود که با مرگ صاحبان آنها از صحنه نمایش ناپدید می شوند.

در ادامهٔ کار، استانیسلافسکی از برخی نتایج اکتشافاتش احساس رضایت نمیکرد. شماری از اجراهایی که با روش او به صحنه رفت، به دلیل عدم کفایت

بیانی و مسائل روحی ـ روانی که برای بازیگران ایجاد می کرد، با انتقادات زیادی روبهرو شد، کارگردان روس از این انتقادات مأیوس نشد و حتی با برخی از آنها موافق بود، مشکل در اجرای نمایشهای کلاسیک بود. بازیگران با وجود به کارگیری روش او نمی توانستند عمق و ژرفنای عواطف شخصیتهای کلاسیک را بیان کنند. در تمرینات کارگاهی نتایج رضایت بخش بود ولی نگرانی به هنگام اجرای صحنهای، روی می داد. چون در اجرا شکلهای نمایشی غالب می شدند. استانیسلافسکی از این می ترسید که کارش فقط محدود به ارائه نمایشهای طبیعی گرا و مدرن شود.

به نظر می رسید واختانگوف و دانچنکو که خود از دست پرورده های او بودند، در اجرای نمایشهای کلاسیک با شکلهای بیانی سنگین از استاد بهتر عمل می کنند. در اوایل دههٔ بیست، واختانگوف با دو اجرای هیجانانگیز و دینامیک از «توراندخت» و «دایبوک» توجه او را به وجوه غیرروان شناختی در اجرا جلب نمود. استودیو موزیکال دانچنکو با تولیدات عالی و مردمی اش و تأکیدی که در به کارگیری ریتم و ارزش موسیقایی داشت، با استانیسلافسکی رقابت می کرد. امّا در عین حال آنها خواستار بازاندیشی در سیستم او بودند، به ویژه در زمینهٔ تجسّم و برون فکنی شخصیت.

استانیسلافسکی فردی برجسته در توسعه و تحوّل نظام بازیگری بود. اما همانگونه که اشاره کردیم روش او در ارائهٔ راه حلی جامع برای معضل بیان عواطف و برون فکنی کفایت نمی کرد. واختانگوف و یکی دیگر از پیروان متأخرش بولسلاوسکی در کی جدید از مشکل مزبور داشتند. در هر سه شیوهٔ بازیگری که مبتنی بر تقلید و بازنمایی، تجربه و مهارت فنی است وجه اشتراکی وجود دارد که استانیسلافسکی بدان اشاره کرده بود: «آموزش آگاهانهٔ حواس که بهخلاقیتی ناآگاه منجرمی شود.» این آموزش فنی شامل تمرین های «رهایی سازی»، «دایرهٔ توجه» و نظایر آن بود. امّا مهم ترین نکته این بود که بازیگر چگونه از روح خود به عنوان مادهٔ اولیه کارش استفاده کند. مسئلهای که به پروهش جدّی تر در حوزهٔ ادراکات و عواطف پیچیدهٔ انسان احتیاج داشت.



### آزمایشگاه تئاتر

شیوهٔ کار استانیسلافسکی و تئاتر هنر مسکو مرا متقاعد کرده بود که بازیگری همان آفرینش زندگی برروی صحنه است. تمام مشاهدات، آموختهها و مطالعاتی که داشتم مرا بهاین باور کشانده بود. امّا پرسش اصلی همچنان وجود داشت: چطور می توان به این هدف رسید؟ چگونه می توان به ادراکات، زندگی بخشید؟ من در جستجوی پاسخی برای این پرسشها در آزمایشگاه تئاتری بودم که ریچارد بولسلاوسکی و ماریا اوسپنسکایا در آن زمان در آمریکا به راه انداخته بودند. یوجین اونیل یکی از افرادی بود که سر و کلهاش آنجا پیدا می شد. برای من آن کارگاه محل تولد سبک نمایش جدید آمریکایی بود. وقتی وارد آنجا شدم تمام عزم خود را جزم کردم که چیز یاد بگیرم ولی هنوز نمی دانستم چه خواهد شد. برای قبولی در کارگاه می بایست سه آزمون را پشت سر می گذاشتیم. اولی پانتومیم (لالبازی) بود. با استفاده از حافظهٔ حسی آباید قطعهای خیالی را بازی می کردیم. مرحلهٔ دوّم بداهه سازی به همراه یک دانشیجوی سال بالاتر بود. موضوعی که من انتخاب کرده بودم قرض کردن پول از او بود. چون در همان رامان وضع مالی ام جالب نبود احتیاج به تخیّل فوق العاده ای نداشت! امتحان سوم رومن وضع مالی ام جالب نبود احتیاج به تخیّل فوق العاده ای نداشت! امتحان سوم رومن وضع مالی ام جالب نبود احتیاج به تخیّل فوق العاده ای نداشت! امتحان سوم رومن و مالی ام جالب نبود احتیاج به تخیّل فوق العاده ای نداشت! امتحان سوم

<sup>1.</sup> Richard Boleslavsky

<sup>2.</sup> Marya Ouspenskaya

آن حفظ و اجرای قطعهای از شکسپیر بود. من بخشی از کلام شایلاک در تاجر و نیزی را انتخاب کردم. فکر میکنم در این سه آزمون موفق شدم چون کارگاه مرا پذیرفت. به آنها گفتم هزینهٔ یک سال را می توانم بپردازم و اگر بشود درخواست کمک هزینهٔ تحصیلی نیز خواهم کرد. بدین ترتیب زندگی من در دنیای نمایش آغاز شد.

من قبلاً بازی های بولسلاوسکی و اوسپنسکایا را در اجرایی از تئاتر هنر مسکو دیده بودم. مرد روس به عنوان بازیگر چندان جاذبه ای برای من نداشت ولی می دانستم که او به همراه واختانگوف یکی از کارگردان های نخبهٔ کارگاه تئاتر هنر مسکو بوده است. امّا بازیِ زن روس مرا سخت تحت تأثیر قرار داد به ویژه شخصیت پردازی اعجاب انگیزش در باغ آلبالو که نقش معلمهٔ سرخانه را در آن به عهده داشت. او از جوان ترین اعضای تئاتر هنر مسکو بود که نخست در کارگاه آموزش، دیده و سپس به استخدام گروه درآمده بود.

اولین احساسی را که در آن روزهای اولیهٔ کارگاه نمایش داشتم به خوبی به یاد دارم. احساسی شبیه الهام بود. به وضوح یادم است که در نخستین جلسات که لاس روی صندلی مینشستم و از هر آنچه میشنیدم و یا دربارهاش میاندیشیدم، یادداشت برمیداشتم. دستنویسها دقیق بودند مانند اسناد محرمانه و مرموز که شرح تمرینات و درسهای ما در آنها آمده بود. در حاشیهٔ آنها یادداشتهایی دربارهٔ آنچه به ما آموزش میدادند نوشتهام. وقتی الآن آنها را ورق میزنم، درمی یابم که ذهنم به شکلی فعّال در حال تحلیل و تفسیر درسها بوده و کلمهای که ناشی از اظهارنظر عاطفی یا هیجانی باشد در آن یافت نمی شود. عجیب است که یادداشتهای من از آن جلسات فاقد روحیهای است که در کلاس داشتم.

در یکی از صفحات که مربوط به چهارشنبه ۱۳ ژانویه ۱۹۲۴ است (دو روز قبل از اجرای دیدنی نمایش معجزه به کارگردانی ماکس راینهاردت) بولسلاوسکی از سه گونهٔ شاخص نمایش یاد میکند. اول نمایش تجاری که هدفش سود اقتصادی و توفیق مقطعی است. در این نوع نمایش بازیگر در پی

ارضای خواست تماشاگر است کلماتش را زیاده از حد آرام یا لطیف بیان نمی کند. همه چیز از الگوهای از پیش تعیین شده و موفق نسخه برداری می شود. جملات بعدی را از اصل سخنرانی او نوشته ام:

اسیستم الگو، انتخاب بازیگر از روی قیافه نه بضاعت روحی ... امیدی برای رشد بازیگر وجود ندارد چراکه او همیشه در حال کپیکردن است. هفتاد و پنج درصد آفرینش هنری کار بیوقفه است و تنها بیست و پنج درصد آن استعداد نتیجهٔ کار بیوقفه است. \*

دومین نوع نمایش از نظر او مکتب فرانسوی بود. این مکتب بهلحاظ تاریخی از زمانی آغاز شد که نمایشنامههای یونانی و رومی احیا شدند. در واقع کم و بیش نسخهای از تئاتر کلاسیک ارائه می داد. هدف تثبیت حالات موزون و عواطف سنتی بر صحنه بود. آموزش بازیگر بر مبنای بالا بردن مهارتهای تکنیکی او صورت میگرفت. هنرپیشه می بایست کاملاً از آنچه بر روی صحنه انجام می داد آگاه باشد. بولسلاو سکی دربارهٔ بازیگران این مکتب می گفت:

«آنها می توانستند شما را متحیّر و شگفت زده کنند. امّا هرگز قادر به تسخیر روحتان نبودند.»

گونهٔ سوّم نمایشی بود که بولسلاوسکی در پی ارائهٔ آن بود. او تأکید داشت که این گونه صرفاً مکتبی روسی نیست چراکه هنر مقولهای جهانی است و قواعد خاص خودش را دارد. من در یادداشت هایم عقاید او را در این مورد ثبت کردهام:

هدف اصلی این مکتب آن است که هر بار و در هر اجرا برای بازیگر زندگی نوینی در نقش بیافریند. (برخلاف مکاتب سنتی) که بازیگر یک بار نقش را می آفرید و در هر اجرا آن را تکرار می نمود. علاوه بر ابزارهای تکنیکی بازیگر که صدا، بیان و بدن باشند، تأکید بر تمهیدات عاطفی است. عواطفی که با ابزارهای فوق ارتباط نزدیکی دارند و در هر اجرا (به گونه ای

<sup>\*</sup> تمام نقل قول ها از یادداشت های استراسبرگ از ۱۳ ژانویه ۱۹۲۴ تا ۳۰ ژانویه ۱۹۲۵ است ـ ویراستار

خاص) ظهور میکنند.،

بولسلاوسكى اعتقاد داشت كه هر حسّى را مى توان آفريد و آموزش داد. اضافه بر پرورش مهارت بازيگرى، او بر آن بود كه در گونهٔ اخير مى توان به شناختى از مفهوم گروه و كار جمعى رسيد. نتايجى كه به زعم او در جاى ديگر يافت نمى شد. در هر كار گروهى نكتهٔ مهم داشتن يك رهبر است اگر چه همهٔ كارها توسط جمع يا گروه انجام مى شود. مثالى كه مى زد دسته پاروزنان كشتى بود. آنها منظم و يكدست پارو مى زنند ولى فرمان حركت توسط سكان دار صادر مى شود.

مثالی که در مقابل آن می توانیم بزنیم کاری است که یک طرّاح ساختمان انجام می دهد. او نقشه هایش را به دیگران می دهد تا کارش را کامل کنند. کارگران بعدی یا مجریان ساختمان در احساس خلاقهٔ او سهیم نیستند. در واقع او نیز به هنگام تحقّق اثرش حضور ندارد.

مقصود اصلی بولسلاوسکی از طرح نظریهٔ سه گونه نمایش، بررسی افتراقات و تمایزات موجود در سبکهای نمایشی بود که لاجرم به تفکیک سبکهای بازیگری نیز می انجامید. در تشریح مسائل مربوط به کار با بازیگر، او مشکل اصلی را در کمبودهای فردی بازیگر یا قواعد شیوهٔ واقعگرایانهٔ امروزی نمی دانست. شیوه ای که از هنرپیشه می خواست تصویری واقعی و قابل باور به تماشاگر ارائه دهد، بلکه هدفش طرح معضلی تاریخی در حوزهٔ نمایش و بازیگری بود.

واختانگوف به بازیگرانش میگفت مادامی که شما به چیزی فکر میکنید اهمیتی ندارد که آن فکر واقعی باشد یا خیر. مسئله مهم این جاست که ما دیر یا زود متوجه می شویم بازیگر نه تنها در مسیر نقش یا بازی حرکتی موازی را آغاز کرده، بلکه همگام با شخصیت مفروض داستان می اندیشد و تجربه میکند. بخشی از آنچه بازیگر انجام می دهد تحت نفوذ اراده و نیّت اوست و بخش

دیگر زیر سیطرهٔ ماهیّت و شدّت وقایعی است که برایش روی میدهند.

در تمرین دوّم، مادام بار دیگر فرآیند تمرکز را با تمرینی که احتمالاً از یوگای شرقی اقتباس کرده بود، به نمایش گذاشت. بازیگر یاد می گیرد یک شی را در اختیار بگیرد. مثلاً قوطی کبریت و برای ۵ دقیقه آن را وارسی کند. اندازهٔ دقیق، ابعاد و شکل، رنگ، حروف روی جعبه، فاصله آنها با حاشیه و حتی قیافهٔ کلمات روی قوطی کبریت میبایست به یاد سیر ده شوند. بعد از آن، سه دقیقه به هنرجو فرصت داده می شد تا هر آنچه را دیده و در یاد سپرده به روی کاغذ بیاورد. روز اول اجرای این اتود، هنرجو خودش از اینکه چه مواردی را ندیده یا فراموش کرده تعجب میکند. در دفعات بعد، او میبایست به جنس قوطی کبریت توجه کند و چوبی که کبریت ها از آن ساخته شده اند. باید هر آنچه از چگونگی ساخت چوب کبریت، اولین کاربرد آن و کشف آتش میداند، به خاطرش بیاید. در نگاهش به رنگ و حروف منقوش روی قوطی، باید شکل هنری حروف را درک کند و به نگارش آنها توجه نماید. ببینید یک قبوطی کبریت کوچک چگونه مى تواند كل تاريخ بشر را در خود منعكس كند. بنابراين، هر شى فرضى اگر زير نگاه موشکافانهٔ بازیگر قرار گیرد، می تواند معنایی عمیق و ورای کارکرد روزانهاش کسب کند. من هیچ وقت فراموش نمی کنم که ما این اتود را به دفعات تکرار میکردیم و ابعاد جدیدی از یک شی که موردنظر مادام بود، بر ما آشکار می شد. اجرای تمرین فوق برای بازیگر بسیار حیاتی است. زیرا او به مرور قادر می شود معانی ظریف و پوشیدهٔ جملات نویسنده را دریابد. جملاتی که قبرار است خود او به زبان آورد. بسیاری از بازیگران غنای موجود در کلام نویسنده را زائل میکنند، زیرا حقیقت موجود در کلمات و اهداف ویژهٔ مؤلف از نگارش آنها را، درنمی یابند. در سیستمی که بولسلاوسکی به ما درس می داد، تأکید بر دو موضوع اصلى بود: تمركز و حافظة فعال.

او تشریح می کرد که چگونه این دو عامل ارتباطی ماهوی با یکدیگر دارند: «آنچه در لحظهٔ حال روی صحنه انجام می دهید مهم ترین عمل شما در دنیاست و این حافظهٔ شماست که باید بگوید چطور آن را انجام دهید.» به عقیدهٔ بولسلاوسکی حافظهٔ فعال به دو بخش تقسیم می شود. حافظهٔ تحلیلی که به شما می گوید چگونه یک عمل یا کنش باید روی بدهد و حافظهٔ حسّ واقعی که به بازیگر کمک می کند تا آن کنش را به طور عینی در صحنه اجرا کند. او برای ما توضیح می داد که چطور هنرپیشه از حافظهٔ فعال برای شخصیت پر دازی استفاده می کند:

هدف از به کارگیری حافظهٔ فعّال این نیست که واقعاً چیزی احساس، لمس و یا دیده شود، بلکه یادآوری حالتی است که به هنگام آن کنش روی داده است.»

(۲۳ ژانویه ۱۹۲۵ یادداشتها)

(همینجا باید ذکر کنم که اصطلاح حافظهٔ فعّال در کارگاه نمایش مبهم بود. شاید از آن رو که بولسلاوسکی و مادام انگلیسی را خوب نمی دانستند برخی ابهامات نیز ناشی از تفکیکی بود که بین دو گونهٔ آن قائل می شدند. در کار من، حافظهٔ فعّال شامل حافظهٔ حسّی آست که مربوط به اندام های حسّی بازیگر می شود و حافظهٔ عاطفی ۲ که مخزنِ واکنش ها ۵ پاسخ ها ۶ و تجارب بحرانی بازیگر است. من دربارهٔ این مبحث در بخش اکتشافات، فصل بعد صحبت خواهم کرد.)

اتودی که برایتان میگویم مربوط به بخش اول حافظهٔ فعّال است که ما آن روزها در کارگاه نمایش بولسلاوسکی اجرا میکردیم. کار ما در این مرحله استفاده از انسیای تخیلی و درگیر شدن در رویدادهای فرضی بود. اگر می توانستیم در این عمل شبیه سازی، واکنشهایی طبیعی و مقتضی با هر شی را انجام دهیم. اتودها شکل واقعی پیدا میکردند. نکتهٔ مهم این بود: اشیا تخیّلی اند ولی واکنشها باید واقعی باشد. وقتی شخصی با یک شی فرضی یا تخیّلی کار می کند واکنشهایش باید درست مشابه زمانی باشد که اشیای واقعی را به کار

<sup>1.</sup> Analytic Memory

<sup>2.</sup> Memory of real feeling

<sup>3.</sup> Sense Memory

<sup>4.</sup> Emotional Memory

<sup>5.</sup> Reactions

<sup>6.</sup> Responses

می گیرد. در زندگی روزمره، ما آشنایی را از فاصلهای دور می بینیم و برحسب رابطهای که با او داریم (دوستانه یا خصمانه) واکنشی نشان می دهیم. حال اگر طرف نزدیک بیاید و بفهمیم که آشنای ما نیست در همان لحظه است که می گوییم: «ای وای اشتباه کردم!»، «عوضی دیدم!» تا قبل از آن واکنش ما بر اساس آشنایی بوده است، یعنی واکنشی درست بر اساس باورمان.

استانیسلافسکی و شاگرد خلفش واختانگوف هر دو بر این باور بودند که واقعیت متعارف از احاطهٔ عمل بازیگر بیرون است، تنها واقعیت خیالی است که توسط بازیگر آفریده می شود؛ و بالبطع فراچنگ او نیز قرار دارد. کار با اشیایی که هر روز با آن سر و کار داریم و تلاش برای بازآفرینی ذهنی آنها باعث تقویت نیروی تخیّلمان میشود. وظیفهٔ بازیگر آن است که تمام توجه خود را معطوف به كارى كند كه در حال انجام دادن آن است، تا واقعيت آن اعمال و ابعاد حقيقي آنها مجال بروز پیداکند. برای هنرجویی که به این موارد توجه کند، فرآیند آموزش همراه با بکارگیری پنج حس بینایی، شنوایی، لامسه، چشایی و پویایی است، که توأمان با عاملی مهم به نام حرکت یا موتور حسّی آمیخته می شود. پیرورش حواس یکی از آموزشهای مهم و خودآگاهانه در امر بازیگری است. تمام واکنشهای انسان ناشی از تجارب حسی اوست. اگر ما شیر درنده را در پشت سر خود نبینیم، طبیعی است که واکنشی نیز از خود نشان نخواهیم داد. همچنین اگر صدای آمدن قطار را نشنویم، از روی ریل کنار نمی رویم. بدون شنیدن صدای مهیب انفجار کسی از جایش تکان نمیخورد. برای آنکه واکنشی روی دهد ابتدا باید یک مجرای حسی به کار بیفتد. منشأ شکل گیری واکنش با حالتهای طبیعی رفتار تفاوتهایی دارد ولی مسئله اساسی این است که بدون كاركرد حواس اصولاً زندگي معنايي ندارد.

پرورش و تحریک حواس برای پاسخ به علائم خیالی و شبیه سازی شده بخش مهمی از آموزش بازیگری است. تسلّط بازیگر در واکنشهای حسّی به علائم فرضی، وجه تمایزی است که استعداد او را به عنوان یک هنرمند به منصهٔ ظهور می رساند. همهٔ آدمها در مقابل اشیای فعّال واکنش لحظه ای نشان می دهند.

بولسلاوسکی این مورد را با مثالی برای ما شرح میداد: اگر یک موش را وسط یک جمعیت انسانی بیندازیم، بهترین واکنشهای آنی را از آدمهای عادی خواهیم دید. ولی هنر آن جاست که بدون وجود موش بتوان همین واکنشهای طبیعی را مشاهد، کرد. این جاست که به اهمیت قدرت تخیّل پی میبریم.

در کارگاه نمایش، اتودهایی در رابطه با پرورش حافظه فعّال اجرا می شد. برای این اتودها، هر هنرجو موظف بود از یک هنرجوی قدیمی تر که به او راهنما یا شبان می گفتند، کمک بگیرد. ما در آنجا اتودهای زیادی با اشیای خیالی انجام دادیم، از نوشیدن چای گرفته تا خوردن گریپ فروت و کندن کفش و جوراب. یاد گرفتیم که چه تفاوت هایی بین پوست کندن طالبی با هندوانه و یا سیبزمینی با گردو وجود دارد.

در تمرینی دیگر، راهنمای من گفت: تابلویی فرضی را روی دیوار ببینم و در همان حال صدایی خاص را بشنوم. این تمرینات به جهت تحریک پنج حسّ اصلی انجام میگرفت. در اتودی دیگر، برای تقویت حافظهٔ فعّال میبایست دو عمل خیالی و شبیه سازی شده را توامان انجام می دادم. مثلاً هم فنجان چای مینوشیدم و هم نامه ای می خواندم. از آنجا که تمام حواس من به خواندن نامه بود، عمل دیگر (نوشیدن چای) به گونه ای ناخود آگاه انجام می شد.

در یادداشتهایم تمرین دیگر ثبت شده که مربوط به اشیای خیالی است و آن را برای مادام اجرا کرده بودم. قضیه این بود که به اتاقم وارد می شدم و می دیدم که باد از پنجره تمام کاغذهایم را روی زمین ریخته و بعضی از آنها به هم چسبیدهاند. بعد با قیافهای که حاکی از رنجش و ناراحتی بود سعی می کردم کاغذهای به هم چسبیده را از هم جداکنم. مادام به من تذکر داد: «خیر، شما دارید احساستان را برای ما تشریح می کنید. من احساسم چنین و چنان است. و بعد هم چهره تان را تغییر شکل می دهید. چنین نکنید... تنها از حافظهٔ فعال خود استفاده کنید، و اقعاً احساسش کنید، آن گاه بدون کلمه یا ژست خاصّی نیز شما را درک خواهیم کرد.»

در یک اتود دیگر تحت عنوان موقعیت خیالی اقرار بود از قفس نیمه باز یک شیر خارج شوم، بدون آنکه حیوان را از خواب بیدار کنم. در یادداشت هایم آمده که مادام منتقدانه می گوید: «تو می خواستی ترس از شیر را نشان بدهی نه تلاش ساکت برای خارج شدن از قفس را ... به جای آن سعی کن باور کنی تنها راه نجات تو خروج بدون سر و صدا از قفس است. اذیل همین اتود خودم یادداشت منتقدانهٔ دیگری دربارهٔ اجرایم اضافه کرده ام:

«توانستم که ارتباطی با یک شی یا موجود خیالی بگیرم. ولی وقتی حیوان متوجه من شد، در رفتار و ریتم حرکتم تغییری به وجود نیامد.» (۶ فوریه ۱۹۲۵)

زن روس اتود دیگری برای ما تهیه دید که به عقیدهٔ خودش تأکید را بر احساس واقعی میگذاشت نه نمایش احساس. این اتود شکلی گروهی و جالب داشت. ما نقش جمعی کودک را بازی میکردیم که در اسکله منتظر ورود عمهٔ خود با یک قایق پارویی هستند. مادام شمارش معکوس را از ۵دقیقه شروع کرد. ۲ دقیقه، ۳ دقیقه و ... یکهو متوجه می شویم قایق ۴ ساعت بعد خواهد آمد! مادام به ما تذکر داد:

اسعی نکنید رنجش و ناامیدی را نمایش دهید. ببینید معنای این تأخیر چیست. در لحظه زندگی کنید و نتیجه را بازی نکنید.

(۶ فوریه ۱۹۲۵)

ما سعی کردیم قایق را از دور ببینیم و به دیگر وقایع اطراف خود توجه کنیم. در جلسهٔ بعد، رویداد شکل بحرانی تری به خود گرفت. قایق از دورها به چشم آمد ولی ناگهان میان آب متلاشی شد. تمام تمرکز ما می بایست معطوف به رویداد می بود نه نمایش عواطفمان.

کار با اشیای فرضی و درگیری در رویدادهای خیالی شیوهای متعارف است که به عقیدهٔ بسیاری از کارشناسان بازیگر را آمادهٔ رویارویی با وقایع و اشیای

صحنه ای می کند. بعضی معتقدند که به کارگیری اشیای فعّال و واقعی مهارت بازیگر را افزایش می دهد و به نخبگی او می انجامد. این عقیده به جای خود نیکوست ولی استانیسلافسکی و اساتید خود من با آن مخالف بودند، زیرا در آویختن با اشیای واقعی نمی تواند معضل تجربهٔ صحنه ای را برای بازیگر حل کند. با این وصف، اگر چه همه در کنشی ساده، هر روز جورابه ایشان را درمی آورند ولی روی صحنه همین عمل تحت نفوذ شبیه سازی و قدرت تخیّل بازیگر صورت می گیرد.

نزد بولسلاوسکی، هدف از پرورش حافظهٔ فعّال این نبود که صرفاً مهارتهای بازیگر در به کارگیری اشیای صحنهای را افزایش دهد، بلکه منظور اصلی گسترش نیروی تخیّل بود. نیرویی که بتواند بدون وجود واقعیت به آفرینش صحنهای منجر شود. بازیگر ممکن است از اشیایی مستمسک در صحنه استفاده کند که یادآور شی واقعی میباشند، ولی هیچ کس به دست مکبث جاقوی واقعی نمی دهد تا هوا را با آن بشکافد و نیّتش را عملی کند همچنان که برای اجرای صحنهٔ خوابگردی، لیدی مکبث دستش به خون واقعی آلوده نخواهد شد. در صحنه، جنایتی واقعی روی نمی دهد و هملت روح پدر خویش را نمی بیند.

از تمهیدهای دیگر کارگردان روس این بود که به ما اتودهایی در زمینهٔ رفتار شناسی حیوانات می داد. هدف از اجرای این اتودها نیز پرورش قوهٔ مخیّلهٔ ما بود. در یکی از جلسات می بایست اعمال گوناگونی را در هیئت میمون، فیل، اسب، سنجاب و ... انجام می دادیم. من در تمرینی دسته جمعی که همه ببر شده بودند، شرکت کردم. در یادداشتهایم آمده است که مادام به من چنین می گوید:

سعی نکن از ببر تقلید ظاهری کنی، تو راحتیِ حرکت ببر را داری ولی حس حیوان را نه!

من هم پاسخ دادهام: «سعی کردم احساس ببر را داشته باشم، با نگاه به

#### قفل و بستِ قفس، حيوان احساس ناراحتي ميكند.»

(۶فوریه ۱۹۲۵)

اتودهای حیوانات حاوی نکات ویژه و آموزندهای بود. مادام برایمان توضیح می داد که این اتودها بازیگر را مجبور می کند تا به عناصری برجسته و ضروری در شخصیت پردازی و جانبخشی به حیوان توجه کند. هنرپیشه ها اساساً مایل اند نقشی را بازی کنند که به آنها شباهت داشته باشد. بعضی اوقات مجبور می شوند بخش مهمی از شخصیت را فقط به خاطر اینکه نتوانسته اند تفاوت های او را با خود بفهمند، از اجرایشان حذف کنند. در یادداشت هایم از قول کارگردان روس چنین آمده است:

ددر اجرای اتود حیوانات، بازیگر از این نکته آگاه می شود که او یک حیوان نیست بنابراین فوراً شروع می کند به مطالعه و تحقیق در مورد اینکه کدام رفتار برجسته و ویژه، از آن کدام حیوان است.»

(۶فوریه ۱۹۲۵)

رفتارها و کنشهای بازیگر در این تمرینات، صرفاً منشأیی عصبی عضلانی ندارند، بلکه همان طور که مادام به آن اشاره می کرد: پاسخهای حسّی و عاطفی حیوان را نیز شامل می شدند. «در اینجا نیز هدف به نتیجه رسیدن آنی نیست بلکه ارضای میلی نهادی است که تحت سیطره و نفوذ تخیّل کار می کند.»

بعد از اتودهای حیوانات، ما سراغ اجرای تمریناتی رفتیم که مربوط به شخصیت سازی آدمهای ناآشنا با خودمان بود. من یکی از این اتودها را ثبت کردهام.

ما باید نقش سرخپوستانی را بازی میکردیم که در جشن کریسمس به سراغ عدهای کشاورز میروند و نمیدانند که چه چیز باید به آنها هدیه بدهند. نتیجهٔ کار چندان جالب نبود. در شخصیت پردازی همیشه یک جای کار میلنگد. مثل اینکه جای پای سرخپوستی یک پا را روی جاده ببینی. آن روز (کریسمس) روز سردی بود. اگر چه یک دهقان پرزور میخواست با به رقص درآوردن ما، سرما را احساس نکنیم.

تمرینات بعدی منحصر به حافظهٔ تحلیلی ا بود. آنها طرحی بـرای پـرورش تخیّل بازیگر داشتند. طرحی که بعداً در کار من تحت عنوان «حافظهٔ عـاطفی» آشرح و بسط بیشتری پیدا کرد. در کار عناصری چون تمرکز و حـافظهٔ فـعّال از عنصر دیگری نیز یاد می شد به نام حرکت یاکنش آ.

کنش را نمی توان تنها یک توصیف یا تفسیر ادبی از سوی نویسنده دانست، همچنین معادلی ساده برای آنچه قرار است روی صحنه افشا شود یا به تحلیلی منطقی از ماجرا بینجامد نیز نیست. کنش در اصل همان ذات و ماهیّت نمایش است. کلمهٔ آکتور ۲ یا کنشگر مؤید این ادّعاست. هر بازیگری لاجرم به گونه ای کنش یا عمل خاص متوسل می شود. یک بازیگر بیرونی به کنش مانند «سودای صحنه» می نگرد، کجا باید حرکت کند؟ چه جایی بنشیند؟ و چگونه واکنش نشان دهد؟ چه زمان برای تأکید بر یک فکر، کنشی فیزیکی را به حالت تعلیق درآورد؟ تمام این تمهیدات وافی به این مقصود است که شخصیت در حال تفکّر، احساس و یا عملی واقعی است.

علاوه بر آن، هر بازیگر مجموعهای از کنشها را روی صحنه می آفریند که به شکل زنجیرهای از اعمال جسمانی ارائه می شوند. او از درب وارد می شود، لحظهای می ایستد، اطرافش را نگاه می کند، ژاکتش را درمی آورد، آستینهای پیراهنش را بالا می زند و یکسری کارهای روزمره را انجام می دهد. در حین انجام همین اعمال عادی است که کلمات شخصیت نمایشی و را بر زبان می آورد. اعمال جسمانی مزبور اغلب ناشی از تقلید ظاهری حرکات شخصیت و یا نشانهای از اعمال برونی او هستند.

حتی در این مرحله از سوداگری صحنه، کنشهای حقیقی میبایست توسط پنج حس بازیگر و تمرکزی که روی صحنه دارد، آفریده شوند. تکرار میکنم، وقتی او لحظه ای می ایستد و به چیزی فکر میکند، فکر کردنش باید واقعی باشد

<sup>1.</sup> Analytic Memory

<sup>2.</sup> Emotional Memory

<sup>3.</sup> Action

<sup>4.</sup> Actor

<sup>5.</sup> Character

نه آنکه تظاهر به آن بکند. شاید در فکر پیدا کردن کسی است که الآن در خانه حضور ندارد، یا درصدد انجام وظیفه ای است که به او محول شده و باعث انتشار اخبار جدیدی خواهد شد. در همان حال که او اعمال جسمانی فوق را انجام می دهد این افکار می توانند از ذهنش عبور کنند و به کنشهای صحنه حالتی زنده و و واقعی ببخشند. اعمال واقعی صحنه در اصل از نیّات بازیگر سرچشمه می گیرند. بگذارید صحنه ای کوتاه را مجسّم کنیم:

مردی از درب وارد می شود، صدایی زنانه به گوش می رسد که می گوید: آمدی عزیزم؟

مرد جواب مىدهد: بله.

صدای زن: امروز چطور بود؟

مرد: خوبا

صدای زن: شام میخوری؟

مرد: آ...!

ممکن است مرد خبر هیجانانگیزی داشته باشد که بخواهد آن را به زن بگوید. در این صورت اعمال جسمانی اش به گونه ای خواهد بود که مکالمهٔ فوق را تحت تأثیر قرار خواهد داد. فرض کنید مرد برای این به خانه آمده تا شک و تردیدی را که نسبت به زنش داشته مرتفع کند. در این صورت اعمال فیزیکی او برآیند نیّات احساسی او خواهند بود. چگونه قضیّه را مطرح کند؟ سریعاً به سراغ اصل مطلب برود؟ نتیجهٔ این افکار و احساسات باعث رفتارهای متنوع و گوناگونی برای بازیگر در ارائهٔ نقش میشود. عمل یا کنش، فارغ از هرگونه ارزش ظاهری، می بایست بیانگر نکته ای ضروری باشد که کلام از انتقال آن عاجز است. اعمال، صرفاً فیزیکی و یا ذهنی نیستند می توانیم آنها را به جسمانی، انگیختاری و عاطفی تقسیم کنیم.

گوردون کریگ<sup>۲</sup> نظریهپرداز و کارگردان معروف تئاتراعتقاد داشت که یک کنش سراسری بر نمایشنامهٔ هملت سایه افکنده، و آن کنش کشف حقیقت

است. البته او نتوانست ایس ایده را در بازی بازیگران متجلّی کند ولی در صحنه پردازی بصری هملت به آن توجه داشت. در اجرای سال ۱۹۱۲ که تثاتر هنر مسکو به کارگردانی استانیسلافسکی این اثر را به صحنه برد، کریگ سمت مشاور هنری را به عهده داشت. در صحنهٔ افتتاحیهٔ دربار شاهزاده دانمارک، همهٔ بازیگران که شامل شاه و ملکه نیز می شدند در لباسهایی اندود شده از طلا در مقابل تماشاگران حاضر شدند. در واقع، تمامی صحنه آغشته به رنگ طلایی شده بود و تنها سرهای بازیگران از میان این رنگ قابل تشخیص بود. هملت در گوشهای نشسته بود و به این صحنهٔ درباری می نگریست، گویی کل این نمای باشکوه در ذهنش شکل گرفته بود، از آنجا که کنش اصلی صحنه کشف حقیقت بود، لباسهای بازیگران آنها را به موجوداتی اثیری و زادهٔ خیال هملت تبدیل بود، لباسهای بازیگران آنها را به موجوداتی اثیری و زادهٔ خیال هملت تبدیل کرده بودند. کریگ از این طریق می خواست حقیقتی والا را در اجرای صحنه به نمایش بکشد.

با جستجوی هملت برای بازگشایی معما و رفع هرگونه شک و تبردید از آنچه روح پدرش برایش شرح داده بود، کل درام از منظر حقیقت جویی قابل رؤیت بود. اگر او می توانست بر ناباوری خود فایق آید به شخصیتی راسخ و ثابت قدم تبدیل می شد. هملت در همان نخستین کلام مهیب خود: بودن یا نبودن، در پی آزمودن شاه و کشف معمای مرگ پدرش بود. این تکگویی مهم تنها شرح حال عواطف و احساسات درونی یک انسان دردمند یا اعتراف تشنج آمیز آدمی نومید قبل از ترک زندگی نیست، بلکه مکاشفهٔ وجودی است که در آستانهٔ کشف معنای زندگی قرار دارد. اهمیت کنش یا عمل از آن روست که بازیگر را درگیر تجربهٔ صحنهای و پاسخ به آن می کند. در واقع، کنش بهانهای است برای آنکه او به ساحت بازی وارد شود. هر نمایشی مملو از کنش ها و اعمال مختلف و گوناگون است. این اعمال از مقتضیات هر صحنه ناشی می شوند و بازیگر با به کارگیری آنها نشان می دهد که هدفش از اجرای قطعه می شوند و بازیگر با به کارگیری آنها نشان می دهد که هدفش از اجرای قطعه جست.\*

<sup>\*</sup> فرانسیس فرگوسن که در کارگاه نمایش درس خوانده بود، نظر بولسلاوسکی را دربارهٔ کنش

در کنار تمرینات روان شناختی و اتودهایی که مربوط به پرورش جسم و بدن بازیگر می شد ما به پرورش بیان، رهایی ۱، اتودهای حرکت و حافظهٔ فعّال نیز می برداختیم. یکی از اهداف کلاسهای بولسلاوسکی این بود که حساسیّت ما را نسبت به همه چیز بالا ببرد. درست مثل یک آهنگساز یا نوازنده که از درجهٔ حساسیّت بالایی برخوردار است، ما نیز به تمریناتی برای رسیدن به حد بالای تأثیر پذیری می پرداختیم.

در ۳۰ ژانویه ۱۹۲۵ به ما که دانشجوی سال اول بودیم اجازه دادند در سخنرانی بولسلاوسکی که برای اعضای گروه حرفهایاش آماده کرده بود، شرکت کنیم. به آنها آموخته بودند که حتی در لحظات الهام نیز عواطف خود را

با عمل (Action) چنین ثبت کرده است:

«عملِ نمایشی همواره در زمان حال روی میدهد. یعنی شکل مصدری دارد. مثلاً «رفتن به مسکو» عمل نمایشی در درام سه خواهر اثر چخوف است. در ادیپ شاه ـ عملِ نمایشی ـ پیدا کردن علت بلایایی است که بر شهر نازل شده که سرانجام به قضیهٔ کشف گناه اُدیپ منجر می شود. درست همان طور که هر نقش را با عملی خاص می شناسیم هر نمایش یا درامی نیز واجد عمل یا کنشی ویژه است. کمتر شاهکاری را می توان یافت که از این قاعده مستثنی باشد.»

به عقیدهٔ من، «رفتن به مسکو» در سه خواهر بیش از آنکه یک عمل نمایشی باشد یک توصیف کلامی است. در چند اجرای ناموفقی که از این نمایش دیده ام وقتی بازیگران دربارهٔ رفتن به مسکو صحبت میکنند، خواندن فکر تماشاگران چندان مشکل نیست. انگار آنها با خود میگویند: «ای کاش جای این همه شکایت سریع تر بار سفر را می بستی!»

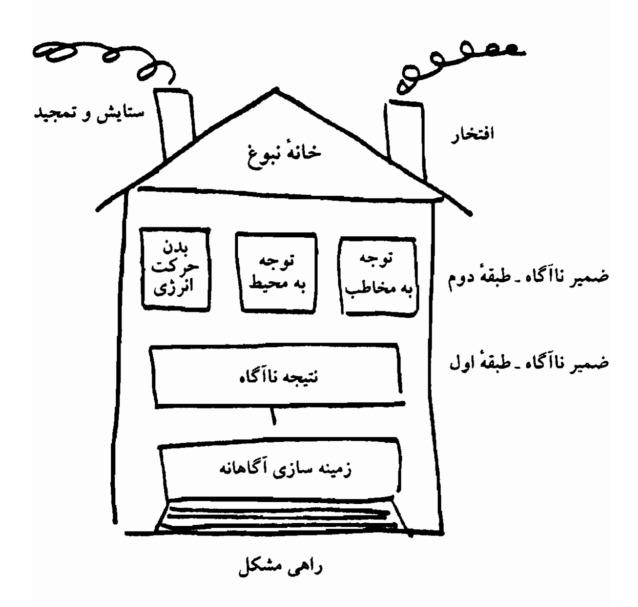
اگر چه استانیسلافسکی خودش همیشه تأکید داشت که اعمال، ریشهٔ روان - تنی (psychophysical) دارند ولی ابهامات زیادی حول و حوش این اصطلاح (عمل - کنش) به وجود آمد. تشریح ناقصی که او از موضوع عمل در مبحث «روش اعمال جسمانی» انجام داد با یافته های قبلی در آثار اولیه اش همخوانی نداشت. برخی از صاحب نظران که به کار اخیر او استناد می کنند مدّعی هستند که مبحث عمل یا کنش در آن زمان برای کارگاه نمایش بولسلاو سکی ناشناخته بوده است. در همین رابطه، نظریه های تجریدی و استادانه ای از سوی آنان اقامه شد که اختلاف های برداشت من از سبک استانیسلافسکی و روش آنها را نشان می دهد.

کنترل کنند. حتی امروز نیز به بازیگران می آموزند که رفتارهای ناخود آگاه آنها باید زمینه ای خود آگاه داشته باشد. امّا بولسلاو سکی در سخنرانی اش یکراست سراغ تناقضی رفت که پیشتر درنظریات دیدرو درباب بازیگری نیز دیده شده بود.

«زمینهسازی ظهور هر هنری می بایست آگاهانه باشد. شما باید بدانید که چه می خواهید بکنید و چگونه؟... به الهام تکیه نکنید. برعکس به درک آگاهانهٔ خود بنگرید که چکار قرار است بکنید. بنابراین، آموزش متّد به معنای بالا بردن توانایی شماست. توانایی یا استعداد ممکن است ناخوداً گاه باشد ولی زمینهسازی آن آگاهانه است. شما مقدمات را آگاهانه مى چينيد تا به نتيجهاى ناآگاه برسيد. نتيجه فوق ــ ناآگاهى خودخواسته \_لحظهٔ گرانبهایی در اجرای نقش است. این ناآگاهی به معنای فراموشی، عنان گسیختگی و یا رؤیاپردازی نیست بلکه همان شعلهٔ آفرینش هنری است. امّا این تنها، مرحلهٔ اوّل ناآگاهی محسوب می شود. ما باید قادر باشیم به مرحلهٔ دوّم ناأگاهی برسیم. از طریق پرورش حافظه ناأگاه، بازیگر می تواند لحظات اعمال ناخودآگاه را تحت کنترل خود داشته باشد. مثالی میزنم، عملی عینی و خودآگاه را در نظر بگیرید، فرضاً کوبیدن یک میخ در دیوار، حالا این عمل را به شکلی ناخودآگاه انجام دهید بعد از اتمام کار به یاد آورید که چگونه و چطور این کار را انجام دادید؟ بدن شما در چه حالتی بود؟ و اصلاً چرا این میخ راکوبیدید؟ آیا میخواستید خودتان را با آن حلقآویز کنید یا عکس محبوبتان را به دیوار بکوبید؟ انرژی و ریتم حركت خود را به ياد آوريد، أيا خسته شديد يا نه؟

سعی نکنید تصویر خودتان را هنگام کوبیدن میخ بازسازی کنید بلکه فقط احساس آن لحظه را در یادتان زنده کنید. (در واقع، حافظهٔ حسّی خود را فعال کنید. استراسبرگ) همین مشکلی که در به یاد آوردن حسّ لحظهٔ کوبیدن میخ وجود دارد در یادآوری پیچیده ترین اعمال ناخودآگاه نیز برای بازیگر وجود دارد. مرحلهای است غیرقابل توضیح که تنها باید آن را حس کرد. همانگونه که در روز چند دقیقه به تمرین تمرکز می پردازید

زمانی نیز برای اتود اعمال ناآگاه کنار بگذارید.» بولسلاو سکی بعد این طرح را که ملاحظه میکنید برای ما ترسیم کرد.



طبقهٔ همکف زمینه سازی آگاهانه برای نتیجهٔ ناآگاه را نشان می دهد. طبقهٔ دوم ابزارهایی است که به وسیلهٔ آنها بازیگر به امر آفرینش نقش می پردازد. حرکت، بدن و انرژی به اضافهٔ توجه به محیط و توجه به مخاطب. بعد به شیروانی می رسیم که عنوان خانه نبوغ بر آن نوشته شده و دو دو دکش در طرفین

آن به چشم می خورد یکی از آنها ستایش و تمجید تماشاگران است و دیگری افتخاری که در انتظار بازیگر است. توصیف بولسلاوسکی از فرآیند آفرینش که به وسیلهٔ تمثیل خانه برای ما بیان کرد الهامبخش من در راهاندازی و تنوسعهٔ فعالیتهای تثاتر گروپ بود. با تجربیاتی که از کلاسهای کارگاه نمایش آموخته بودم مترصد جمع کردن آدمهای با استعداد و نخبهای بودم که آن زمان در عرصهٔ نمایش آمریکا فعّال بودند. یکی از آنها جان مارتین بود که نقدهای برجستهای دربارهٔ نمایش و رقص در مجلهٔ نیویورک تایمز مینوشت، فرانسیس فرگوسن که بعداً پروفسور ادبیات تطبیقی شد، هارولد هجت ۲ که از تهیه کنندگان هاليوود بود، جرج او ترباخ كه كارگردان فيلم شد و استلا آدلر كه در ابتدا هنرييشه گروه یدیش بود و بعد به بازیگری پرآوازه در عرصهٔ هنر نمایش آمریکا بدل شد. نزد هیچ کدام از آنها احساسی را که خودم نسبت به تکوین هنر بازیگری داشتم نمی یافتم. هارولد کلرمن در کتابش تحت عنوان «سالهای سخت» مرا از متعصبین به کارگیری حس حقیقی در امر بازیگری دانسته است. خودم فکر نمی کنم تعصبی در این زمینه داشته باشم. باید اعتراف کنم که تحقیق در کشفیات استانیسلافسکی امروز برای من موضوعی جدی است و اگر زمانی مباحثی چون تمركز، رهایی و حافظهٔ فعال (حسّی و عاطفی) ذهنم را به خود مشغول كرده بود، امروز پس از سالها تحقیق و تجربه معانی ژرفتری برایم پیدا کردهاند.

<sup>1.</sup> The Group Theatre

## بخش دوم

# سفر ادامه دارد

### اکتشافات در تئاترگروپ

تمام تلاش من در تحلیلهایی که از کشفیات استانیسلافسکی داشتهام و نیز تجربیاتی که در کارگاه نمایش کسب کردم تأکید بر این مهم است که تمرینهای مبتنی بر تخیّل و باور به بازیگر کمک میکنند تا واقعیت مطلوب را روی صحنه بیافریند. این تمرینها با فرآیند آفرینش مربوط هستند. بازیگر باید بتواند حقیقت را متجلّی کند و تکنیکهای خودآگاه و ناآگاه به او کمک میکنند تا مکاشفهاش شکل بگیرد. استانیسلافسکی به خوبی از معضل انتقال بیانات و عواطف به تماشاگر آگاه بود. به همین دلیل هم کتاب کار هنرپیشه روی خود را به دو بخش تقسیم کرده بود. بخش اول مربوط به کار هنرپیشه روی خود در جریان تمرین و آفرینش است و بخش دوم به کار بازیگر در خلال تجسم در اجرای صحنهای می پردازد. او خودش از عدم کفایت عواطف بازیگران به ویژه در اجرای نمایشنامههای کلاسیک ناراضی بود.

شاگرد برجستهٔ او واختانگوف در حین ساختن یکی از آثار بدیعش مجبور شد در به کارگیری برخی از قواعد استاد تجدیدنظر کند. این اصلاحات باعث شد تا او به نتایج درخشان نمایشی برسد و برای خودش اعتباری کسب کند.

برداشت و فهم من از کار استانیسلافسکی از خلال اجرای ایدههای او در کارگاه نمایش شکل گرفته است. به وسیلهٔ درسها و آموزههای بولسلاوسکی و

همسر روسش بود که من قواعد سیستم استانیسلافسکی را آموختم. غالب اوقات با خودم فکر میکنم چه ارتباط و شباهتی بین سیستم او و آنچه ما متُد می نامیم وجود دارد. خود من همیشه گفتهام که متُد برداشت و اقتباسی است از قواعد و راهکارهایی که در سیستم استانیسلافسکی طرح شده است. این قواعد و او در اوایل دههٔ سی به هنگام کار با بازیگران جوان تئاترگروپ آزمودم و بعدها در کلاسهای شخصیام در آکتورز استودیو نیز به گونهای دیگر در معرض آزمایش قرار دادم. به هرحال، من همیشه کار خودم را «روش اجرا» نامیدهام و از به کار بردن لفظ سیستم یا نظام پرهیز داشته ام. علاوه بر آن با توجه به مناقشات و سوء تفاهمهایی که دربارهٔ اصطلاح سیستم به پا شده و بخشی از آن مربوط به ابهاماتی است که در اثار اولیه و متأخر استانیسلافسکی وجود دارد. ترجیح می دهم آزمونها و اشتباهات خودم را به گردن او نیندازم.

کاری که اکنون در حوزهٔ آموزش بازیگری ارائه می دهم به نام مثد شناخته شده است که نه تنها از راهکارهای عملی استانیسلاف کی استخراج شده بلکه به وضوح تحت تأثیر آزمایشات و اجراهای واختانگوف نیز هست. مضافاً که تفسیرها و پیشنهادهای من نیز بدان افزوده شده است. ما به وسیلهٔ تجزیه و تحلیل و کار عملی بر ایده های او به شکلی منعطف در پی تکمیل یافته های او بوده ایم. تجربه های شخصی در تئاترگروپ، اکتورز استودیو و کلاسهای خصوصی م در جهت یافتن پاسخی به معضل اصلی بازیگر یعنی بیان عواطف بوده است. در واقع، مثد ثمرهٔ تلاش پژوهشگرانه ای است که مسائل بازیگر در قرن اخیر را مورد بررسی قرار می دهد.

وظیفهٔ من در تئاترگروپ آموزش بازیگران و کارگردانی اجراها بود. ما درراهکارهای متُد را برای رسیدن به یک تئاتر نمونه و کامل می آزمودیم. از سال ۱۹۴۸ به این سو تمام تلاشم به عنوان کارگردان هنری اکتورز استودیو این بود که مهارتهای فردی بازیگر را پرورش دهم. در فصلهای بعد بیشتر در این مورد سخن خواهم گفت.

یکی از اکتشافات مهم من در تئاترگروپ تجدیدنظر در یکی از آموزههای

اساسی استانیسلافسکی بود که اگر طلایی یا اگر خلاق ا نام دارد. همان طور که قبلاً اشاره کردم، تعریف استانیسلافسکی از اگر طلایی مبتنی بر یک پیشنهاد فرضی بود. پیشنهادی که می توانست سیر وقایع نمایش را رقم بزند. رفتار، کردار، احساس و حتی واکنش بازیگر را می توان با «اگر طلایی» مرتبط دانست. این آموزه به ویژه برای اجرای نقشهای معاصر و شخصیتهایی که از نظر روانی به بازیگر نزدیک هستند، مناسب است ولی نمی تواند بازیگر را به حس پرشور و کنش سلحشورانهٔ شخصیتهای کلاسیک نزدیک کند. واختانگوف که در حال تحقیق بر روی شکل های بیانی ثابت در تئاتر بود آموزهٔ استانیسلافسکی را مورد ارزیابی دوباره قرار داد. سیر وقایع و شرایط محیطی درام شخصیت نمایش را در موقعیتی قرار می دهد که فلان واکنش مشخص را انجام دهد. سؤال این است که اگر بازیگر آن نقش بخواهد به همان واکنش خاص برسد از چه انگیزه و محرکی باید استفاده کند؟ من نیز در تمریناتی که با تئاترگروب داشتم به این نتیجه رسیدم که «اگر طلایی» موردنظر استانیسلافسکی نمی تواند مشکل اساسی بازیگر را روی صحنه حل کند. بنابراین از اصلاحات واختانگوف در تمرینات عملی استفاده کردم. این تغییرات نه تنها دشواری های کار ما را بهبود بخشید بلکه ابهامات و محدودیتهای موجود در نظریهٔ استانیسلافسکی را نیز مرتفع نمود. به وسیله آنها بازیگر می توانست توأمان حقیقت شخصی خویش را بیافریند و به تأثیری مطلوب و هنری نیز دست یابد. مسئله اصلی ما پیدا کردن محرک و جانشین کردن آن با اصل رویدادی بود که در درام روی می داد. در این صورت، هنرمند محدود به شرایط پیشنهادی داستان نمی شد و می توانست با جانشین سازی رویدادی واقعی، به واکنشی حقیقی برسد که مقتضی با نقش بود. از آنجا که دیگر در بند شرایط فرضی درام قرار نمیگرفت این آزادی را داشت که از حدود رفتارهای طبیعی خود نیز فراتر رود.

در حین کار در تثاترگروپ من اصراری نداشتم برای اینکه بازیگران دقیقاً از شرایط محیطی درام تأثیر بپذیرند و همین مسئله باعث می شد تا مشکلات و

بحثهایی با هم داشته باشیم. به جای آن به دنبال علائم و حالاتی بودم که مستقیماً از تجربهٔ شخصی بازیگر سرچشمه گرفته باشد. احساس می کردم از این راه به نتیجهٔ بهتری می رسم.

اغلب تصور می شود بازیگر باید دقیقاً به همان چیزی فکر کند که کاراکتر (شخصیت نمایشی) به آن فکر می کند. بازیگرهایی که با این نظر مخالف اند وقتی مورد تحسین واقع می شوند که: چقدر این صحنه را خوب بازی کردی؟ با رضایت پاسخ می دهند: آهان ... پس شما فکر می کنید خوب بوده؟ می دانید واقعاً در آن لحظه به چی فکر می کردم؟ بعد خاطرهای را برایتان تعریف می کند که اصلاً ربطی به فکر آن شخصیت نداشته، و صرفاً یک تجربهٔ شخصی بوده، مثل رفتن به قصد صرف شام یا شستن لباس در خشکشویی ونظایر آن. امّا نکتهٔ مهم اینجاست که او حقیقتاً در فکر چیزی واقعی بوده و این در قیاس با زمانی که وانمود به این کار می کرده، زنده تر به نظر می رسد.

تمرینات و آموزشهای ما در تئاترگروپ آن چنان که باید و شاید شناخته نشده است. اگر چند مورد از آنها را برایتان ذکر کنم به آموزههای من در مورد اصلاح نظریهٔ اگرِ طلایی پی خواهید برد. در نمایش «داستان پیروزی» نوشتهٔ جان هاوارد لاوسن که در سال ۱۹۳۲ کارگردانی کردم، لوتر آدلر نقش یک جوان کله شق سهامدار را بازی می کرد که می خواست از پلههای ترقی بالا برود. این شخصیت از محیط پیرامونش متنفر بود. لوتر نمی توانست حس واقعی او را پیدا کند. به او گفتم باید واکنشی انفجاری داشته باشی. امّا لوتر تا حالا در زندگی شدست از پا خطا نکرده بود و اهل عصبانی شدن هم نبود. بالاخره بعد از تمرینات دست از پا خطا نکرده بود و اهل عصبانی شدن هم نبود. بالاخره بعد از تمرینات زیاد یک روز ازش پرسیدم: چه چیزی حرصت را درمی آورد؟ گفت: وقتی یک نفر بخواهد عمداً دیگری را بترساند. بنابراین، موقعیت جدیدی را در ذهنش نفر بخواهد عمداً دیگری را بترساند. بنابراین، موقعیت جدیدی را در ذهنش جایگزین کردم تا به آن انرژی ویرانگر و حسّ تنفری که مورد نیاز شخصیت بود، برسد. بدیهی است که تماشاگر از محرک ذهنی او آگاه نبود، بلکه فقط می دید چگونه یک سهامدار جوان از کوره در می رود.

نمونهٔ پیچیده تری در همان نمایش داشتیم. استلا ادلر حسهای شدید

عاطفی و حرکات پرشور بدنی از خود نشان می داد که از نظر نویسندهٔ نمایشنامه با شخصیت منشی خجالتی که عاشق لو تر بود، جور درنمی آمد. لاوسن از او خواست نقش زن احساساتی و سحراً میز رئیس شرکت را بازی کند. ما استلا را زیر نظر داشتیم، اجرای طیفهای متنوع حسّی در شخصیتهای پر تحرک بیشتر میسر است. من حسّی عمیق در این شخصیت می دیدم که استلا واجد آن بود ولی به نظرم در چاشنی اجرایش جنبهٔ عاشقانه و اثیری نیز وجود داشت. گرفتن این حالات از او بسیار دشوار بود چون به طور طبیعی و غریزی می خواست صحنه را در تسخیر خود آورد.

در یک قسمت، کاراکتر میبایست اشتیاق خود را نسبت به سهامدار پنهان کند. تمام تلاش استلا برای اجرای این صحنه ناموفق ماند چون خودش در زندگی واقعی رفتاری که دال بر پنهان کاری، امتناع در بروز عواطف و یا عشقی خاموش باشد، بروز نمی داد. بالاخره با اجرای اتودی غیرمتعارف به نام «عرشه کشتی» توانست حس درونی شخصیت را ارائه دهد. پیشنهاد من به او چنین بود:

وفرض کن در عرشهٔ یک کشتی هستی، شب هنگام است و نور مهتاب می تابد. تو و یکی از مسافران که مردی بیگانه است چند کلمهای با هم حرف می زنید. از آنجا که می دانید این گفتگویی گذراست ممکن است چیزهایی به هم بگویید که تا حالا به هیچ کس دیگر نگفته اید. ولی هیچ کدام از شما تمام اندیشه و نیّات خود را به دیگری نمی گوید بلکه تنها بخشی از آن را برای فردی که هنوز نمی شناسد افشا می کند. بعد از پنج روز هرکدامتان علاقهای به یکدیگر پیدا کرده اید ولی دیگر وقت خداحافظی است. به هم می گویید از ملاقات با یکدیگر خوشحال شده اید، شاید بار دیگر همدیگر را ببینید و همه چیز تمام می شود.»

بعد از اینکه استلا این اتود را تمرین کرد. فرض را بر این گذاشت که صحنهٔ نمایش همان عرشهٔ کشتی است و تلاش کرد تا همان حسّی را که در زیبر نور مهتاب به هنگام شنیدن صدای آب داشت، در خود زنده کند. بنابراین رفتارش شبیه حضور قبلی در دفتر کار نبود. بعد از اجرا وقتی مردم پشت صحنه می آمدند

او را نمی شناختند. دوستانش میگفتند بازی بسیار متفاوت و سنگینی ارائه داده، فکر میکنم متمایز ترین کارش در تثاتر همین اجرا بود.

یک سال بعد از نمایش «داستان پیروزی» تئاترگروپ اولین کار هنریاش را که اتفاقاً با توفیق تجاری هم روبهرو شد، به روی صحنه برد. نام این کار «مردان سفیدپوش» نوشتهٔ سیدنی کینگزلی بود که در برادوی اجرا شد. این اولین نمایش بیمارستانی در نوع خودش بود زیرا تمام حوادث آن در یک کلینیک پزشکی روی می داد. جو برامبرگ نقش سرپرست دکترها را بازی می کرد. او قبلاً سابقه بازی در نقشهای کمدی را داشت و به همین دلیل نوعی جنبش و نشاط خاص در کارش دیده می شد که مناسب حال این شخصیت نبود. او باید بسیار مرموزتر و جدّی تر از حالت طبیعی اش می شد. برای رسیدن به نتیجه مطلوب اجرای اتودی به نام «اف.بی.آی» را به او پیشنهاد کردم.

مفرض بر این بودکه او به عنوان مأمور اف بیی آی موظف به تحقیق در گروه نمایشی ما شده است. البته نمی بایست در این باره باکسی حتی بازیگران حرف می زد و نشانه ای از مأموریت خود را رو می کرد. این اتود هم مانند اتود عرشه کشتی باعث شد تا احساسی غریب و مقتضی با نقش دربازیگر به وجود آید.»

ما در نمایش «عقاب طلایی او» اثر ملوین لوی ۱ (۱۹۳۹ به کارگردانی خودم) با مشکلی در طرح یک اتود جمعی روبه رو شدیم. زلزلهای در پایان پردهٔ دوم روی می داد و بازیگران می بایست به آن واکنش نشان می دادند. در حالت واقعی وقتی مردم صدای تکانه های زلزله را می شنوند برآشفته شده، سراسیمه از خانه های خود بیرون می زنند تا ببینند چه اتفاقی در حال روی دادن است. در صحنه، مسئله فرق می کند چون ما به یک واکنش نمایشی و هماهنگ احتیاج داریم. من موقعیتی فرضی برای بازیگران آفریدم که با اصل رویداد زلزله تفاوت داشت. فرض کنید:

هشما در حال فرار از کشوری به کشور دیگر هستید (در آن زمان آوارههای

جنگی از آلمان میگریختند و این تصویر در ذهن آنها وجود داشت) هم اکنون شما را در محلی نزدیک مرز به صورت قاچاق مخفی کردهاند. امشب زندانی هستید و فردا از خط مقدّم جبهه عبور خواهید کرد. در همین لحظه، جرقهٔ آتشی برافروخته میشود.

بعد برای هرکدام از آنها درقبال جرقهٔ آتش واکنشی در نظر گرفتیم. مثلاً یکی بوی دود را حس میکند، دیگری فکر میکند پناهگاه آنها عنقریب بمباران خواهد شد و ... خلاصه اینکه آنها می فهمند گیر افتادهاند. عکسالعمل گروهی آنها در این لحظه با ترس و هراس تو آم بود. هدف از جانشینسازی وقایع در این اتودها تنها این نبود که بازیگر به احساس طبیعی خود در شرایط فرضی دست پیدا کند بلکه مقصود اصلی پیدا کردن احساسی شبیه احساس شخصیت درنمایشنامه بود. شماری از بازیگران گروه بودند که با اجرای اتودهای فوق کارشان مورد تأیید نه تنها من بلکه تماشاگران و منتقدین قرار میگرفت، ولی در تمرینات محدود و بسته عمل میکردند. چون جانشینسازی هنوز برای آنها توجیه نشده بود. هرچند سعی میکردم با آنها همدردی کنم ولی نظرشان مورد تأیید من نبود. نمی توانستم با بازیگری که عواطف بیانیاش را فقط در خدمت تأیید من نبود. نمی توانستم با بازیگری که عواطف بیانیاش را فقط در خدمت چارچوب متن و نمایش قرار می داد، موافق باشم.

آفرینش عواطف، فی نفسه مشکل اساسی در امر بازیگری نیست. (مخصوصاً نزد هنرپیشههایی که قابلیت حسّی بالایی دارند، مثل خانم آدل) مسئله مهم ایجاد حسّ صحیح و متناسب با شخصیت است. تجربههایی که با تئاترگروپ در این زمینه داشتم، افقهای جدیدی را برایم گشود تا یافتههای دیگری را به آموزههای بنیادی استانیسلافسکی و واختانگوف بیفزایم. این یافتهها صرفاً در جهت بالا بردن ظرفیت تجربهپذیری بازیگر نبود، بلکه برای شدت بخشیدن به ظهور عواطف و بیان نمایشی آنها نیز بود. به وسیلهٔ یافتههای فوق می توانستیم راهکاری پیداکنیم که عمل آفرینش احساس را از لحظهٔ شروع تا زمان امتناع از واکنشهای برونی شدید دربرگیرد.

هارولد کلرمن در کتاب «سالهای سخت» در ذیل عنوان: «تثانرگروب» اصرار می ورزد که آموزه های من تحت تأثیر دو عامل حافظهٔ فعال و بداهه سازی ۲ بوده است. (البته هارولد توضیح زیادی در این باره نداده است) صحیح است که من در مورد این دو مقوله زیاد صحبت کرده ام امّا دلایل موجهی نیز برای آن دارم. بداهه سازی «در فرآیند آموزش و تمرین» نقش مهمی در کلاسهایم دارد چرا که اساس کار جمعی را بر آن استوار میدانم. توجه به «حافظهٔ فعال» برای بازیگر امری تجربی و ضروری است که به مخزن خاطرات عاطفی او مربوط می شود. حتی بازیگران بزرگ نیز گاه قادر به آفرینش ارادی در این حوزه نیستند. استانیسلافسکی خود شرح کاملی از تمهیدات بداههسازی، به کارگیری اشیای تخیلی و حافظهٔ عاطفی نداده است. در این موارد است که متّد نقش تکمیلی خود را نشان میدهد. در هنگام کار در تئاترگروپ اکثر اتودهای پیشنهادی من در ارتباط با نمایشی بود که در دست داشتیم. هدف از اتودهای بداهه این بود که بازیگر بتواند جریان اندیشه و احساس خود راگسترش دهد و همگام با رویدادهای خلقالساعهٔ درام حرکت کند. حرکت خود به خودی ناشی از بداهه سازی می بایست تو أمان در حوزهٔ عمل و گفتار روی می داد تا به آن چیزی که هدفش را داشتیم، میرسیدیم: یعنی زندگی در لحظه بر روی صحنه.

این گونه اجرا به بازیگر و تماشاگر میفهماند که همه چیز هم اکنون و در لحظه آفریده میشود. بداههورزی موجب میشد تا بازیگر واکنشهای عقلانی شخصیت را استتار کند و جریان سیّال اندیشه و عمل را فارغ از معنای ظاهری کلمات تجسّم بخشد.

مسئلهٔ دیگری که آن زمان با آن درگیر بودیم مسئلهٔ بیانات نمایشی و برون فکنی بود. شهرت گروه نمایشی ما به این خاطر بود که نقشها را به شیوهای طبیعی و با جزئیات واقعی بازی میکردیم. به همین دلیل به هنگام اجرای آثار کلاسیک شکسپیر و مه لد یا سبکهایی چون کمدیا دل آرته و کمدی

<sup>1.</sup> Harold Clurman

<sup>2.</sup> Improvizations

<sup>3.</sup> Expression

موزیکال که از واقعگرایی به دور بودند، دچار مشکل می شدیم. باید راهکاری می یافتیم تا بازیگران ما بدون دور شدن از حقایق درونی نقش و انگیزههای واقعی بنوانند شیوههای نمایشی و سبک دار (استیلیزه) را نیز اجراکنند. در میان اتودهای بداهه تأکید را بر آنهایی گذاشتیم که مربوط به، به کارگیری اشیای واقعی و خیالی، کار با کلمات، تصاویر و موقعیتهای خارق عادت بودند. این گونه بداهه ورزی اغلب ما را به شیوههای نمایشی و غیرواقعی نزدیک تر می کرد. بعضی از آنها را از مضمون نقاشی های جرج گروتس اقتباس کردیم. طراحی صحنه اتاق فرمانِ نمایش مردان سفید پوش نیز یکی از تابلوهای او بود. خیلی از منتقدین این صحنه را به یک «باله» تشبیه کردند. بعداً به شکلی بداهه آن را برایتان منتقدین این صحنه را به یک «باله» تشبیه کردند. بعداً به شکلی بداهه آن را برایتان توضیح می دهم.

کار من که با آموزش در تئاترگروپ شروع شده بود، با اجرای نمایش «خانهٔ کانلی» ۱، بُعدی روان شناختی پیدا کرد و در اجراهای دیگر (داستان پیروزی و مردان سفیدپوش) شکلی واجد سبک یافت. البته نه چندان نمایشی و اغراق آمیز مانند آثار واختانگوف. در کار بعدی ام که اجرایی موزیکال به نام جانی جانسون بود: شیوه ای صحنه پردازانه و متناسب با موضوع اختیار کردم. منتقدی دربارهٔ آن نوشت: آمیزه ای از هوگار ش<sup>۲</sup>، برادران مارکس و چارلی چاپلین.

در همان زمان هارولد کلرمن تجربیاتی روانشناسانه را در گروه تئاتریاش می آزمود. نظیر آنچه در «بهشت گمشده» اثر کلیفورد اُدت به نمایش گذاشت یا در آثاری که جنبه های واقع گرایانه و آزاد تری داشت. مثل «بیدار شو و آواز بخوان» و نمایش «پسر طلایی».

«عشق من در کوهساران» نوشته ویلیام سارویان و به کارگردانی رابرت لوئیس مثال خوبی از یک نمایش واقعگرایانه با مایههای تخیلی بود که در ادامهٔ جستجوی سارویان در تئاتر برای رسیدن به شیوهای واقعی و در عین حال واجد سبک (استیلیزه) به صحنه آمد.

کار الیاکازان به عنوان کارگردان بسیار پرشور بود. او از تئاترگروپ آغاز کرد و اقتضای موضوعاتی که انتخاب می کرد طوری بود که باید از روشی واقعگرایانه در اجراهایش استفاده می کرد. البته نشانه هایی از یک سبک سنگین نمایشی در اجرایی که از اثر آرچی بالد مک لیش به نمام جی.بی داشت، دیده می شد. افق دید نمایشی کازان بسیار وسیع بود. مثل پرده ای عریض از یک نمایش یونانی که مردم هرگز قادر به دیدن آن نشدند.

دورانی که در تئاترگروپ گذراندیم صرفاً به تحقیق و اکتشاف سپری نشد. ما از کشفیّات پیشین برای اجرای مطلوب آثار حرفهای استفاده می کردیم. تمرکزمان معطوف به تجربه و کار عملی بود تا بحثهای نظری. این روشی بود که در ارائهٔ سیستم استانیسلافسکی توسط اساتیدمان آموخته بودیم. در عین حال آن دوران مؤید تلاشی بود جهت شناسایی دانش و تواناییهای ویژهٔ خودمان، تا با به کارگیری آنها بدون آنکه تقلیدی از استانیسلافسکی و پیروانش کرده باشیم، به نتایج شخصی خودمان برسیم.

### کلاسهای من در اکتورز استودیو

در سال ۱۹۴۸ بود که به عنوان کارگردان هنری مدرسه بازیگری اکتورز استودیو انتخاب شدم. همان زمان مسئلهای ذهنم را مشغول کرده بود. چرا بازیگران علی رغم تجارب صحنهای شان نمی توانستند همیشه عواطف مقتضی با نقش را بیافرینند؟ من قبلاً با این مسئله در تمرینات عملی روبه رو شده بودم، ولی اکنون به عنوان مشکل اساسی به آن می اندیشیدم.

شکسپیر در هملت گفته بود که: «بازیگر روحش را به پندار خویش می سپارد و این همه از برای هیچ؟» آیا او نیز چون من می خواست دلیلی موّجه برای شور بازیگری پیدا کند. ژاک کوپو کارگردان معروف فرانسوی یکی از هنرمندانی بود که اعتراف می کرد به عنوان بازیگر هرگز محرک ویژهای برای برانگیختن عواطف و رسیدن به شور صحنهای نیافته است. ما در پی یافتن این محرّک جادویی بودیم.

مسئلهٔ دیگر این بود که گاه بازیگر انگیزهٔ عواطف را پیدا می کرد ولی از برون فکنی و بیان آن عواطف عاجز بود. معضل اخیر در طول تاریخ نمایش لاینحل باقی مانده بود. من می خواستم علّت برون فکنی عواطف در انسان را کشف کنم. نه تنها بازیگران بلکه همهٔ آدم ها کم و بیش، آن را تجربه کرده اند.

انسان از همان بدو تولُّد استعداد برون فكني را با خود همراه دارد. او كمكم

یاد میگیرد. چگونه از ابزارهای طبیعی بدنش برای این منظور استفاده کند. ابتدا راه رفتن را می آموزد و بعد سخن گفتن راه بدون آنکه از مکانیزم و ساخت و ساز این اعمال سر در بیاورد. یاد می گیرد که آواز بخواند و اصوات موسیقایی از گلویش خارج کند، لیکن نمی داند حنجرهٔ او چگونه این کار را انجام می دهد. حتی زمانی که به راحتی حرف می زند و کلمات و واژهها را تلفظ می کند و از عملکرد اعصاب و ماهیچههای صورتش آگاه نیست. یک کودک برای آنکه یاد بگیرد به تنهایی کفش خودش را بپوشد پنج سال وقت لازم دارد. ولی بعد از یادگیری همین عمل را به شکل عادت انجام می دهد. به همین ترتیب او تحت تأثیر شرایط محیطی، عادات دیگری چون اندیشیدن، سخن گفتن و رفتارهای شخصی اش را شکل می دهد.

«عادات بیانی» نیز در همین مرحله بوجود می آیند. کودک عواطف و احساسات خود را صرفاً بر اساس غریزه، شخصیت و توانایی های بالقوّه عاطفی اش بیان نمی کند. در بسیاری موارد خانواده و اقتضای محیط است که به او حکم می کنند چگونه در برابر محرک ها و اکنش نشان دهد. شاید شخص بتواند از «عادات جسمانی» خویش آگاه شود و بر آن اشراف داشته باشد، ولی معمولاً درک افراد از واکنش های عاطفی و احساسی خودشان اندک است.

فرض کنید شخصی به سنّی رسیده که میخواهد بازیگر شود. یعنی شور و شوق این کار در او وجود دارد. بدیهی است تا حدّی از بضاعتهای فیزیکی خود که همانا قدرت صدا و حرکات بدنی باشد، آگاه است. ولی شناخت چندانی از ابزارهای حسّی و عاطفی اش ندارد. نمی داند چگونه باید عواطف را تحت اختیار داشت و به مرحلهٔ برون فکنی رسانید.

او اغلب در دامی می افتد که ما به آن «کیشِ منش» میگوییم. یعنی اعمالی از خود بروز می دهد که به تصوّر خودش طبیعی و بی شائبه اند ولی در اصل زادهٔ کلیشه های رفتاری هستند. در اکتورز استودیو من به دنبال راهکاری بودم تا بتوانم کلیشه های فوق را کمرنگ کنم. این عادات غلط، توهمی از بیان حقیقی

همراه داشتند که مستقیماً بر میزان و شدّت عواطف بازیگر تأثیر میگذاشت. مشکل مزبور یک بار به هنگام تمرین با یک بازیگر زن با استعداد به وجود آمد. او شماری از کلیشههای رفتاری را به شکل بارز در حالاتش ارائه می داد. مثلاً در صحنه ای مرتب دستش را به شیوه ای نمایشی بالا می برد. برای حذف این حرکات اضافه، دستش را با ریسمانی نه چندان محکم به ستونی در صحنه بستیم. این کار باعث حذف تکانههای عصبی دستش شد. تنها آن زمان که محر ک عاطفی شد می گرفت او ناخود آگاه ریسمان را پاره می کرد و دستانش در خدمت حس مطلوب صحنه بالا می رفتند، در این لحظه بود که «ژست» تو آمان از احساس و برون فکنی لازم برخوردار می شد.

بازیگر معروف دیگری بود که فرق زیادی بین رفتارهای کلیشهای و طبیعیاش قائل نمی شد. حدود ده سال طول کشید تا تبایز فوق را دریافت و از آن پس بازیاش رشد چشمگیری کرد. این نکته قابل توجه است که «عادات بیانی» معمولاً دردسرآفرین هستند. آنها از تجارب مشخصی سرچشمه میگیرند که نهایتاً به عادات و رفتاری ناآگاه در انسان مبدّل می شوند. به وسیلهٔ تمرینهای «رهاسازی» می توان از شدّت بروز آنها در بازی کاست.

بازیگر حرفهای را به یاد دارم که مدّت زیبادی تحت نظر من در اکتورز استودیو کار میکرد، امّا هنوز نتوانسته بود آن چنان که باید به مرحلهٔ «رهاییسازی» برسد. او در رادیو بروبیایی داشت و شهرتی به هم زده بود ولی روی صحنه اعتماد به نفس لازم را نداشت. در واقع تواناییاش بیشتر در حوزهٔ مهارتهای صدا و بیانش بود. سرانجام بعد از تمرینهای زیاد توانست خودش را رها کند. از آن پس ارادهٔ قوی تری برای کنترل صحنه داشت و اجراهای بهتری نیز ارائه داد، ولی هنوز انقباضی در قسمت پشت گردن داشت که کاملاً مشهود بود. این نقطهای است که در صورت گرفتگی می تواند تمرکز ذهنی هر آدمی را به هم بزند. با اینکه شاهد پیشرفت کلی او در اجراهایش بودم ولی می دانستم این انقباض کار دستش می دهد. برای «رهاییسازی» از او خواستم مدتی سرش را به بشتی صندلی تکیه دهد. این کار باعث می شد عضلات خشک گردنش کشیده

شوند. خودش میگفت قبلاً بیماری کمر داشته و اجرای این حرکت ساده برایش دشوار است. وقتی سرش را به عقب تکیه داد سوزشی در گردنش احساس کرد. من زیر سرش را گرفتم و از او خواستم عضلات گردنش را رها کند و به من بگوید چه وقت درد عضلانی شروع می شود. تقریباً تمام بدن او رها بود به جز این نقطه که هنوز در حالت انقباض قرار داشت. بعد آرام آرام سرش را عقب بردم تا محل درد را پیداکنم. اکنون گردنش کاملاً خم شده بود. او به من گفت از زمان کودکی تا حالا هیچ وقت تا این حد آزادانه سرش را خم نکرده است. از او پرسیدم آیا این انقباض را از همان زمان داشتی؟ منظورم از وقتی است که در برگترم می گفت وقتی خوابیدی؟ گفت: نه، بزرگتر که شدم سراغم آمد. خواهر بزرگترم می گفت وقتی خوابی این قدر غلت نزن، من هم اغلب بسته می خوابیدم بودند از آنجا که بیماری کمر دارد، درد گردنش طبیعی است. واضح بود که انقباض و درد گردن او علتی عارضی داشت. او می بایست خود را از این انقباض موضعی رها می کرد. تنش مزبور مانع می شد تا برون فکنی مطلوب را در صحنه موضعی رها می کرد. تنش مزبور مانع می شد تا برون فکنی مطلوب را در صحنه موضعی رها می کرد. تنش مزبور مانع می شد تا برون فکنی مطلوب را در صحنه موضعی رها می کرد. تنش مزبور مانع می شد تا برون فکنی مطلوب را در صحنه داشته باشد.

مورد دیگر زمانی است که بازیگر فکر می کند رهاست و انقباضی ندارد، حال آن که چنین نیست. من برای اینکه مطمئن شوم تنشی در بدنش وجود ندارد دستش را بالا می گیرم و آن را رها می کنم اگر به طور طبیعی پایین بیاید حق با اوست ولی اگر روی هوا بماند و بازیگر آرام آرام پایینش بیاورد یعنی اشتباه کرده و هنوز به مرحلهٔ «رهایی سازی» نرسیده است. نکتهٔ دیگر واکنشهای مخالف اندامگان در موقعیتهای غیرارادی است. مثلاً من در هنگام «رهایی سازی» اندامهای دیگر، تو آمان شانهٔ او را نیز بالا می گیرم ولی بازیگر نمی تواند آن را بالا نگه دارد. نتیجه آن که، در سیستم پیچیدهٔ عضلانی بدن، بعضی واکنشها غیرارادی هستند. باید به این نکته توجه داشت که آیا بازیگر قادر است با میل و باشد، خود یک اندامگان را به حرکت درآورد یا خیر؟ اگر حرکت آن اندام غیرارادی بازیگر می تواند به واکنشی مخالف در آن منجر شود.

برای نمونه، ما بازیگری داشتیم که در تمرینات «رهایی سازی» موفق بود ولی علائم تنش و انقباض به هنگام بازی سراغش می آمد. من دستش را بالا گرفتم و علائم انقباض را تشخیص دادم. به او گفتم سعی کن راحت باشی تا این تنش رفع شود. او جوابی نداد. این دفعه نزدیک تر رفتم و ضربهای به شانهاش زدم. احساس کردم رها شد.

بى مقدمه به او گفتم: اين ضربه لازم بود؟ گفت: ىله.

گفتم: برای همین جواب ندادی؟

گفت: درسته!

بعد از این اتفاق توانستیم میزان تنش و انقباض عضلات پشت و ناحیهٔ گردنش را مشخص کنیم. به عقیدهٔ برخی از روانشناسان این نواحی مراکز دردهای عصبی عضلانی ناشی از تجارب عاطفی انسان هستند. با تمهیدها و روشهای جسمانی نمی توان تمام تنشهای موجود در نواحی فوق را از بین برد. در مکاتب جدید روانشناختی از این مناطق به عنوان پلهای ارتباطی ذهن و بدن نام می برند.

مورد دیگر دربارهٔ تأثیر تجربیات شخصی بر تنشها و عادات فردی بازیگر است. هنرپیشهٔ جوانی به هنگام «رهاییسازی» دچار مشکل می شد. انقباض به ویژه در قسمت پاها و زانوانش بود. وقتی اندامهای دیگر را آزاد می کرد تنش پایش بیشتر می شد. تا آن زمان چنین موردی ندیده بودم. من اتودی به او دادم که مربوط به برانگیختن حافظهٔ عاطفی بود. می خواستم از خلال این اتود دلیل منطقی برای واکنشهای غیرمتعارف اندامگانش پیدا کنم. به محض اینکه بازیاش را شروع می کرد انگار نیرویی بازدارنده مانع می شد تا خواستِ واقعی او در صحنه متحقق شود. درصدد برآمدم علّت قضیه راکشف کنم. بر روی صحنه چه اتفاقی برای او می افتاد؟ احساس واقعی اش چه بود؟

توجه من زیاد معطوف به اقتضائات صحنه و ارتباط او با پیرامونش نبود بلکه میخواستم علّت این انقباض را در جایی دیگر جستجو کنم. میدانستم رفتار او

در صحنه تحت تأثیر عاملی خارج از دنیای صحنه است. یک روز از دهانش پرید که هیچ وقت فکر نمی کرده بازیگر قابلی بشود. دو دلیل برای حرفش آورد: اوّل اینکه قیافهٔ جالبی ندارد و دوّم به این خاطر که حرکاتش بیشتر شبیه یک بانوست تا یک آکتریس. در ادامهٔ حرفش روشن شد که پدرش نمی خواسته او بازیگر شود. چون اعتقاد داشته هنرپیشه ها آدم های آواره ای هستند. بعد اضافه کرد: روی صحنه که می روم احساس می کنم او دارد به من نگاه می کند.

گفتم: هر بار که روی صحنه میروی...

گفت: هرجور که مینشینم میگوید: این مناسب حال یک خانم نیست. مکالمهٔ ما این چنین ادامه یافت:

\_ آیا در حالت خاصی دچار این حس می شوی؟ مثلاً وقتی روی صحنه از خواب بلند می شوی احساس می کنی وقارت را از دست داده ای؟

در اولین صحنهای که اجرا کردم او اینجا بود. فکر میکنم از لباسی که پوشیده بودم خوشش نیامد.

ـبه تو چه گفت؟

\_گفت جالب نیست. من هم گفتم سعی میکنم مثل یک خانم باشم.

بنابراین وقتی روی صحنه هستی تمام حواست جمع است که رفتاری شایستهٔ یک خانم داشته باشی.

\_بله.

\_حتى اگر اين رفتار با شخصيتي كه بازي ميكني جور نباشد.

\_ شما گفتید من آمیزهای از دو شخصیت استلا و بلانش هستم (اتود او مربوط به نمایش «تراموایی به نام هوس» بود).

\_ من چه گفتم؟

\_ شما گفتید من برای هیچ کدام از دو نقش به تنهایی مناسب نیستم. من هم میخواستم بروم.

درسته، درسته.

ـ حسابي گيج شده بودم.

گیج نشده بودی. فقط داشتی یک رفتار شرطی و معین از خودت بـروز میدادی.

آنچه ملاحظه کردید، نمونهٔ شاخصی از رفتارهای از پیش تعیین شدهٔ بازیگر است که با شرایط ویژهٔ درام درآمیخته و من برای اولینبار با آن مواجه می شدم. تمام موانعی که ناشی از تجربهٔ قبلی و اصیل هنرپیشه در زندگی واقعی بود به شکل تنش و انقباض در خضور صحنه ای اش بازتاب یافته بود.

همه می دانند که بازیگر مشکلات خاص خودش را دارد. یک نمونهاشباید جملات نویسنده را به حافظهاش بسپارد و آنها را به موقع ادا کند. یادم می آید وقتی بعد از سالها قرار بود در «یدرخواندهٔ ۲» نقشی بازی کنم، هول داشتم که مبادا دیالوگهایم را فراموش کنم. آیا باید متن را علامتگذاری میکردم؟ این اضطرابی بود که همیشه با آن دست به گریبان بودم. در جوانی حافظهٔ خوبی داشتم (الأن هم حافظهام بد نيست). در زمان تمرين يا اجرا خيلي راحت جملات را حفظ مى كردم. البته اضطراب كماكان وجود داشت. قبل ازاولين جمله را بگویم آن را بارها و بارها با خود تکرار می کردم. می ترسیدم کلمات را فراموش کنم، پشت صحنه می ایستادم و قبل از ورود زیر لب مرورشان می کردم. روی صحنه که بودم ترسی از فراموشی کلمات نداشتم، چون حواسم جمع كارى بود كه مىبايست انجام مى دادم. اضطرابي از اين نوع كه شرحش رفت هنوز برای بازیگران و جود دارد و در بسیاری موارد مانع برون فکنی صحیح عواطف به وسیلهٔ آنها می شود. یک بار با بازیگری بسیار پر تجربه کار می کردیم، هنرپیشهای که به عقیدهٔ من توانایی هایش بسیار بیشتر از آن بود که نشان می داد. بعد از پایان تمرین که صحنهای از نمایش «شب ایگوانا» بود به ما گفت که جملاتش را حفظ نکرده است. ولی جالب این بود که هر جمله در جای خودش روی صحنه ادا می شد. او مقتضی با اعمالش روی صحنه حرف می زد و خلائی که ناشی از کمبود و یا فراموشی دیالوگ باشد، در کارش دیده نمی شد.

به او گفتم: حق با توست. اگر بر اعمال خود روی صحنه واقف باشی،

م دانی که شخصیتهای دیگر دربارهٔ چه چیز صحبت میکنند. حال اگر جملهٔ دقیق خودت را نگفتی، می توانی چیز دیگری بگویی که جواب حرف آنها باشد. بدین ترتیب ترس از فراموشی از بین می رود. نکته ای که باید مدنظر قرار دهی این است که جملات را در لحظه ادا کنی یعنی انگار چیزی را از حفظ نکردهای. حتى اگر عبارتي را جا انداختي مي تواني با حضور مؤثرت در صحنه آن خلاء را يركني. گاه همبازيات آن را به ياد مي آورد و سعى ميكند با گفتن كلمهاي حافظه تو را تحریک کند. خاصیت حافظه این است که گاه دچار نسیان می شود. این مسئله ربطی به هنرپیشگی و استعداد بازیگر ندارد. همه آدمها درگیر آن هستند. مشکل برای بازیگر از زمانی آغاز میشود که برحسب ضرورت روی صحنه ایستاده ولی باور درستی از پیرامونش ندارد. حال اگر این باور در او شکل بگیرد و جمله یا عبارتی نیز از یادش برود، نتیجه می تواند قابل قبول باشد. او می تواند به خودش بگوید: من اکنون اعمالی مهم و ضروری انجام می دهم که مرا ارضا میکنند. به من حسّی واقعی می دهند. حسّی واقعی در آنچه میگویم و آنچه قرار است انجام دهم. این اعتماد به نفس باعث می شود تا ترس صحنهای از میان برود. تمرکز را از یاد نبرید. تمرکز بر موضوعاتی که شما را به دنیای صحنه بر می گر دانند.»

در ادامهٔ تحقیقاتم، هر چه بیشتر دربارهٔ استعداد و توانایی بازیگر برای خلق تجارب صحنهای میاندیشیدم و ظرفیت بیانی او برای آفرینش موقعیتهای دینامیک را مورد بررسی قرار میدادم، مشکلات فنّی و تکنیکی هنرپیشه در این حوزه ها برایم آشکارتر می شد. آن زمان بود که فهمیدم چرا هنرپیشهها دچار اضطراب و دلشورهای هستند که نه برای کارگردانها قابل درک است نه برای تماشاگران. این مسئله به درک درست نقش مربوط نمی شود. اگر چنین بود، نویسنده ها، کارگرادنها و منتقدین که کارشان تحلیل و بررسی نقش است، می بایست به ترین بازیگران نیز باشند.

پر واضح است که بازیگر می تواند با یادگیری شماری تمهیدهای تکنیکی به شیوههای برونی و کاملاً بیروح آنچه را کارگردان از او می خواهد، ارائه دهد. به

همان میزان که با نقش بیشتر درگیر شود و سهمی از عواطف شخصیاش را برای زنده تر کردن شخصیت به میان گذارد، مشکلات احاطه بر ابزارهای بدنی و روانی اش نیز فزونی می گیرد. این ابزارها تماماً تحت اختیار بازیگر نیستند، در بسیاری اوقات امیالی پنهان و محرکهایی درونی در کنار عادات رفتاری و کنشهای شرطی انسان بر آنها حکم می رانند. عوامل فوق به گونه ای خودکار و غیرارادی عمل می کنند. به همین دلیل بازیگر اغلب اِشرافی برعملکرد آنها ندارد. وقتی هنرپیشه غرق در عمل نمایشی روی صحنه است، نیرویی از حوزه ناآگاه ضمیرش یعنی جایی که مخزن عادات فکری و عاطفی اوست، فعّال گشته او را تحت تأثیر قرار می دهد. شناخت این منبع انرژی محتاج بررسیهای علمی بیشتری است.

تفاوت شگرفی است بین بازیگرانی که مانع بروز عواطف حسّی در بازی شان می شوند با کسانی که بی مهابا و عمیق از آنها بهره می گیرند. دستهٔ اخیر ممکن است از سوی برخی که با برون فکنی عواطف مخالف اند سرزنش شوند و این استعداد در آنها مجال رشد نیابد. بعضی از آنها در نمایش اعمال روزمره موفق اند یعنی حسّی روشن و صریح دارند. امّا به محض اینکه وضعیت بحرانی شود نمی توانند عواطف شدید تر را به خوبی ارائه دهند. بازیگر تا وقتی علائمی بازدارنده در بازی اش بروز نمی دهد، احتیاجی به حک و اصلاح نیز ندارد. کافیست رها باشد و از تمسّک به حالات بیانی کلیشه ای اجتناب ورزد. وقتی محرّکی جدید وارد بازی می شود اقتضای نمایش ایجاب می کند که بازیگر واکنش های بیانی جدیدی از خود بروز دهد که با عادات قبلی اش نمی خواند.

خاصیت محرّک این است که حالت انتقالی دارد یعنی تبدیل به یک برون فکنی یا حالت بیانی خاص می شود. شیوهٔ تمرینات من با بازیگرانی که شرحشان رفت شُبهات زیادی برانگیخته است. عدّهای می گویند مثل یک دانشمند طبیعی شناس یا یک روانکاو با موضوع برخورد می کنم. بعضی ها هم کلّ این اَزمون ها را در ردهٔ تحلیل های نه چندان جدّی در حیطهٔ علمالنفس می دانند. حقیقت این است که پژوهش های فوق گاه به نتایجی می رسند که به نظر می آید

ارتباط چندانی با مقولهٔ بازیگری ندارند. یک نمونهاش، اتفاقی است که بعد از ماهها تمرین با یک بازیگر زن در کلاس روی داد. او از ما پوزش خواست که به علّت بارداری نمی تواند دورهاش را ادامه دهد. بعد تشکر کرد که مشکلش را رفع کرده ایم! همسر من، آناکه داشت حرفهایش را گوش می کرد یکهو مثل ترقه از جایش پرید. دخترک نیز سریعاً حرفش را کامل کرد: دکترها به او گفته بودند نمی تواند باردار شود و بهبودش را ناشی از چند ماه تمرین «رهایی سازی» می دانستند.

#### **密 傳 齊**

کار من با حوزه های دیگر دانش درآمیخته است و در این میان با مسائلی سروكار دارم كه مربوط به همهٔ آدمهاست. منظورم عواطف، احساسات و اندیشه های بشری است. البته من کاوشم را به قصد دیگری انجام می دهم. هدفی را دنبال میکنم که با اهداف متخصصین رشته های دیگر تفاوت دارد. یک روانشناس میخواهد بیمارش را از تنشهای ذهنی و مشکلات عاطفیاش رها کند. به همین دلیل سعی میکند از میزان و شدّت تنش در ذهن بیمار بکاهد. امّا کار من در بازیگری کاهش تنش و هیجانات بازیگر نیست. من به هنرپیشه کمک میکنم تا این نیروها را تحت ارادهٔ خویش آورد، به آنها شکل ببخشد و در خدمت نقش به کار گیرد. در عین حال توجهام معطوف به عوامل بازدارندهای است که در حین ارائهٔ نقش، بازیگر را تحت فشار قرار می دهند. وظیفهٔ من پاککردن تجارب گذشته نیست! بلکه یباری رساندن به هنرمند است تا از عمیق ترین منشأ خلاقیّت و تجارب وجودیاش آگاه شود. او میآموزد تجارب قبلی را بازسازی کند و تأثیری برجسته و هنری از آنها بیرون بکشد. در طی قرون متمادی، هنرمندان همیشه از آشوبهای ذهنی و عاطفی رنج دیدهاند. حتی گاه به بیماری های عصبی و روانی مبتلا شدهاند، نمونهاش، آرتو، استریندبرگ و وَنَكُوكَ چِه بِسا در أَن حال شور أَفرينش در كارشان شدّت بيشتري يافته است. هنرمند می تواند با تحریک و غلیان عاطفی به مرز آفرینندگی و الهام برسد. اگر فرض کنیم فرآیند آفرینش در هر زمان می تواند حادث شود (به شکل اثر هنری

اعم از نقاشی، داستان و یا نمایش) علی رغم چارچوب زمانی و مکانی که برایش درنظر می گیریم باید تکرارپذیر باشد.

بنابراین، سعی من ادارهٔ آگاهانهٔ ابزارهایی است که در هنرهای دیگر به گونهای ناآگاه و خود به خودی عمل میکنند. هدف اصلی پرورش هنرپیشه این است که تا حد امکان بر این ابزارهای وجودی احاطه پیدا کند. کنترل و نظارت بر خود اساس خلاقیّت بازیگر را تشکیل می دهد. با این وصف، تفاوتی ماهوی بین کار ما و آنچه یک روان درمانگر انجام می دهد وجود دارد. اخیراً دریافته مکسانی که تمرینات ذِن، یوگا و مراقبه را انجام می دهند لزوماً بازیگران خوبی نمی شوند، چون برون فکنی عواطف را نیاموخته اند. شناخت بدن و ساخت و ساز نمی شوند، چون برون فکنی عواطف را نیاموخته اند. شناخت بدن و ساخت و ساز ان برای هرکس که می خواهد طبیعت وجود خودش را بشناسد، مفید است. از این طریق می توان درک بهتری نیز از مقولهٔ مهارت بازیگری به دست آورد. امّا این شناخت شرط کافی برای بازیگر شدن نیست.

این حرف را به این خاطر می زنم که بسیاری از مذرسین بازیگری که تحت تأثیر آموزشهای متداکتینگ بوده اند به آن توجه نداشته اند. آنها عملاً از تمرینهایی استفاده می کنند که ربطی به مقولهٔ بازیگری حرفه ای ندارد و باری از دوش هنرپیشه برنمی دارد. در واقع توجه بازیگر را از اجرای هنرمندانه و اقتضائات دنیای نمایش دور می کند.

برخی از منتقدین خرده میگیرند که روش من بسیار بطئی و درونی است. آنها فراموش کردهاند که اساساً هنر همان «بیان خود» است. بازیگر با مسائلی دست و پنجه نرم میکند که از وجودش سرچشمه میگیرد. مسائل جسمی، خاطفی و ارگانیک.

او باید واقعیت نقش را بیافریند و عواطفش را به شکلی صریح و روشن بیان کند. اگر در همهٔ هنرها کار آفرینشگر «حدیث نفس» باشد در اینجا نیز تجربیات شخصی هستند که به هنر تبدیل می شوند.

میگویند متّد برای بازیگر مشکلاتی به وجود آورده که قبلاً وجود نـداشـته

است. این مسائل و مشکلات همیشه بوده اند. راهکارهایی که ارائه می شود جدید و متأخر هستند. دو راهکار جدید در روش من، استفاده از «بداهه سازی» و «حافظه فعال» است. با به کارگیری این تکنیک ها بازیگر می تواند به حسّ مقتضی با نقش برسد. وقتی کارگردان فرانسوی میشل سنت دنیس از آکتورز استودیو دیدن کرد از بداهه سازی ما شگفت زده شد. او از مهم ترین عنصر مکتب استانیسلافسکی غافل بود. عنصری که ما در اجراهای تئاترگروپ زیاد به آن متوسل می شدیم. البته در آثار کارگردان روس فصل ویژه ای تحت عنوان بداهه سازی وجود ندارد، ولی اتودهایی که برای اجراهایش توصیه می کرد تماماً واجد این خصیصه هستند. واختانگوف در این زمینه اتودهایی تخیکی و عیر متعارف پیشنهاد می کرد.

امروزه بداهه سازی را مثل یک تمرین بیان به کار میگیرند. نوعی بازی که هنرپیشه را درگیر موقعیتهای خیالی و شبیه سازی شده میکند. اشتباه دیگر این است که فکر میکنند بداهه سازی یعنی تفسیر کلمات نویسنده. اینها جنبه های ظاهری این تکنیک هستند حال آنکه کاربرد اصلی آن برای کشف حس بازیگر کاوش در عواطف نقشی است که می خواهد بازی کند.

بداهه کم و بیش در تئاتر شناخته شده است. بازیگران کمدیا دل آرته در خلال قرون شانزده تا هیجده سراسر اروپا را زیرپا میگذاشتند و نمایشهای خود را با این روش اجرا می کردند. این شخصیتهای جفنگ با آن لباسهای عجیب و غریب و نقابهایی که به چهره می زدند، بداهه ورزانی خبره بودند که به شکلی خلاق و طبیعی کار خود را انجام می دادند.

آنها با دانستن طرح کلّی نمایش و تکههایی از ماجراکه معمولاً در اعلانات تبلیغاتی شان می آمد، خلق السّاعه به حرف می افتادند و با استفاده از ظرایف زبان محاوره و قالبهای مرسوم کمدی اجرا را پیش می بردند. این تمهید کارشان را طبیعی و غیرقابل پیشبینی می کرد. (خصیصهٔ فوق به بازیگری قرن بیستم نیز راه یافته است).

همه چيز آنجا در لحظه اتفاق ميافتاد. حتى وقتى قرار بود يک جمله

مشخص و از حفظ شده را بگویند، بداهت در وجودشان بود. هیچ کس نمی دانست بازیگر مقابل چه پاسخی دارد و کدام عمل غیر منتظره را انجام خواهد داد. تماشاگران وقتی این نمایشها را می دیدند احساس جدیدی را تجربه می کردند. این سبک در نهایت به تکوین نوع خاصی از نمایشنامه نویسی و اجرای صحنه ای منجر شد. آثار مولیر و شکسپیر تا حدود زیادی مرهون شیوه ای است که بازیگران کمدیا دل آرته به کار می بستند. گفت و گوها و عبارات محاوره ای آنها را بخوانید، چه آزادانه و با طراوت نوشته شده اند.

تأثیر دیگر این شیوه بر اجراهای واقعگرایانه و شخصیت پردازی قابل باور بر روی صحنه بود. منظورم از زمانی است که دیوید کریگ و ادموند کین سبک طبیعی نما در تئاتر را احیا کردند.

اگر بازیگر میخواهد به «توهم اولینبار» در هر اجرا برسد، باید از تکنیک بداهه استفاده کند. استانیسلافسکی به درستی میگفت که مشکل بازیگر از حسّ انتظارش سرچشمه میگیرد. در واقع او منتظر وقوع اتفاقاتی است که از آن آگاه است. هر آنچه باید بگوید و انجام دهد از قبل پیشبینی شده است. همین مسئله اضطرابش را افزایش میدهد.

او وانمود میکند که از صحنهٔ بعدی اطلاعی ندارد، حال آنکه تمام فعالیتش روی صحنه بر اساس آماده سازی حافظه و عواطفش برای ورود به صحنهٔ بعد طراحی شده است. به همین دلیل هر قدر هم که کارش را استادانه انجام دهد، نشانه ای دال بر انتظار در بطن رفتارش دیده می شود.

وقتی بازیگر در لباس نقش میگوید: «من این مسئله را نمی فهمم.» بلافاصله وانمود میکند که چیزی نمی فهمد. ولی وقتی کاراکتر یا شخصیت در نمایشنامه همین جمله را میگوید حقیقتاً نفهمیده، پس فکر میکند و درصدد حل مسئله برمی آید. بازیگرها همیشه در معرض این خطر هستند که نتیجه را بازی کنند، در حالی که کاراکتر همیشه دنبال راهکاری عملی برای حل مشکلاتش است.

بازیگر در حین اجرای نمایش به همبازی روبه رویش میگوید: «تبو کی هستی؟» بعد منتظر میشود که او جواب دهد. امّا وقتی کاراکتر میپرسد: «تو کی

هستی؟» در همان حال در ذهنش طرف را حلاّجی میکند تا ببیند کیست. قیافهاش آشناست یا نه. نکند او را باکس دیگری اشتباه گرفته و ... کاراکتری که میگوید: «نمی دانم کجا می روی؟» مطمئناً در ذهنش حدس می زند که طرفش کجاها ممکن است برود. ولی کمتر بازیگری است که به هنگام ادای این جمله مسئله فوق را در نظر بگیرد.

یک شخصیت واقعی دارای تداوم حس و اندیشه است. او حیاتی لاینقطع دارد. یعنی محدود به جملاتی نمی شود که نویسنده در دهانش گذاشته است. به کار انداختن جریان سیّالِ فکر و عمل اتفاق مهّمی است که در بداهه سازی روی می دهد. خیلی از بازیگرها معتقدند در صحنه به چیزی واقعی می اندیشند، ولی در اصل جملات خود را به یاد می آورند.

من اغلب اوقات در تمرینات تغییراتی عمدی به وجود می آورم. جای اشیا و آدم ها را عوض می کنم تا هنرپیشه بتواند در شرایط جدید نیز خودش را محک بزند. در حالت عادی، وقتی او از ماجرا باخبر است خیلی ساده وارد صحنه می شود و بازی اش را تمام می کند. امّا در وضعیت بداهه مجبور است توجیهی منطقی و درست برای کارهایش داشته باشد. نظر شخصی اش به جای خود محفوظ ولی باید از منظر تماشاچی نیز به صحنه نگاه کند.

در یکی از جلسات اکتورز استودیو از بازیگری خواستم صحنهای از نمایشی را اجرا کند. حدس می زدم صحنهای را انتخاب کند که مربوط به نمایش اخیرش می شد و احتمالاً دوست داشت مورد تحلیل قرار بگیرد. حدسم درست بود، او صحنهای از سه خواهر چخوف را انتخاب کرد. جایی که ماشا اعتراف می کند عاشق کلنل شده است. اول به شکلی بداهه وارد صحنه شد و دری را باز کرد که به اتاق کوچکتری منتهی می شد. آنگاه زانو زد و دعایی را زیرلب زمزمه کرد. ارتباط این کار با مضمون نمایش چندان روشن نبود. بعد از این عمل بداهه صحنه را ترک کرد. اکنون دوبار، واده شد و صحنه را به گونهای چید که مناسب نمایش سه خواهر باشد. ابتدا روی مبل نشست و بعد شروع کرد به بازی کردن با بالشهای روی مبل و در حالی که یکی از آنها را در آغوش گرفته بود، اولین بالشهای روی مبل و در حالی که یکی از آنها را در آغوش گرفته بود، اولین

جمله این صحنه را به زبان آورد: «خواهرها، باید چیزی را به شما اعتراف کنم... من عاشق آن مرد شده ام.» در این میان خنده و گریه اش درهم آمیخته شده بود. با این که اجرایش واجد حسّی واقعی بود ولی از وضوح و ظرافت صحنه ای بهرهای نداشت. کارش که تمام شد برای ما توضیح داد چه اتفاقی افتاده است. گفت: «اولین بار که این صحنه را خواندم تصمیم گرفتم ماشا را بازی کنم. ولی تردیدها و انگیزه هایش را نمی شناختم. به همین دلیل هیچ کس از این اجرا راضی نبود. نه تماشاگران و منتقدین، و نه خودم.»

مشکل او ممکن است برای هر بازیگر دیگر نیز به وجود آید. در واقع او تجربهٔ مشابه تجربهٔ نقش را در زندگی خودش نیافته بود. وقتی اولین بار نقش را می خواند از خودش پرسید چرا باید ماشا را انتخاب کنم؟ بعد به نکتهای توجه کرد که از یادش رفته بود. در کودکی، وقتی شش سالش بود، او را مجبور کرده بودند به اتاق اعتراف برود. چیزی نداشت که بگوید ولی راهبه داستانی را برایش تعریف کرد که تأثیر عمیقی روی او گذاشت. داستان از این قرار بود:

«خداوند پیتر مقدّس را به روی زمین فرستاد تا زیباترین چیزی راکه
یافت پیشکش او کند. پیتر دست خالی برگشت و بار دیگر فرستاده شد تا
چیزی هم شأن آن بیاید و این بار هم ناکام بازگشت. سرانجام، در واپسین
جستجویش با مشتی بسته به حضور خالق رسید. وقتی امر شد آن را
بگشاید. آو کودکی در آن بود، کودکی در حال اعتراف، خداوند پذیرفت که
این زیباترین هدیهای است که قدیس میتوانست از زمین برای او به
ارمغان بیاورد.

این داستان او را عمیقاً متأثر ساخت. بعد از شنیدن آن سعی می کرد با آه و ناله اعتراف کند، ولی چندان توفیقی نمی یافت. برای خودش قصه هایی می ساخت که اشکش را درآورد ولی باز هم فایده ای نداشت. از این مسئله رنج می کشید که چرا چیزی برای اقرار کردن ندارد. سعی کرد رنج خود را دستاویزی برای تحلیل صحنهٔ ماشا قرار دهد. در واقع همین خاطره بود که باعث شد به گونه ای ناآگاه این نقش را انتخاب کند.

بداهه سازی نه تنها فرآیند اندیشه و عمل را تسریع می کند، بلکه موجب بروز رفتارهای منطقی در شخصیت می شود. دیگر لازم نیست بازیگر در ذهنش دنبال مصداق عینی کلمات بگردد. هنرپیشه هاگاه از تحسین و ستایشی که نثارشان می شود، جا می خورند؛ چون خودشان بر این نکته واقف اند که در عالم دیگری بوده اند و فکرشان ربطی به رویداد صحنه نداشته است. همان طور که پیشتر هم اشاره کردم، مهم نیست بازیگر به چه چیز فکر می کند، تنها کافیست آن فکر مؤثر باشد و او را برانگیزد.

ادای اندیشیدن را درآوردن، حتی اگر به ظاهر با مضمون صحنه بخواند، راهگشا نیست. فقط تماشاگر عامی را فریب میدهد. البته ما گاه از این ژستها هم در نمایش استفاده میکنیم، منظورم وقتی است که میخواهیم بگوییم این حرکت، نشانه ای از این است که طرف دارد بازی مان می دهد.

بخش دوم کار من مربوط به حافظهٔ فقال است. قبلاً توضیح دادم که بولسلاوسکی حافظه فقال را به دو شاخه تقسیم میکرد. حافظهٔ تحلیلی و حافظهٔ احساسی. گونهٔ اول از طریق به کارگیری اشیای خیالی تقویت می شود که ما در کار خود نام آن را حافظهٔ حسّی آگذاشته ایم. و بخش دوم را به نام حافظهٔ عاطفی آمی شناسیم. پژوهشهای من در آکتورز استودیو بیشتر حول و حوش به کارگیری حافظهٔ عاطفی در پرورش هنرپیشه بوده است. (خیلی جاها از اصطلاح احدافظهٔ فعالی» به جای «حافظهٔ عاطفی» استفاده میکنند. در آموزه ما استانیسلافسکی و پیروان او هر دو اصطلاح واجد یک معنی هستند. در آموزهٔ ما «حافظهٔ عاطفی»، وظیفهٔ تحریک و برانگیختن عواطف مکتوم بازیگر را به عهده دارد.) استانیسلافسکی اصطلاح «حافظهٔ فعّال» را از یکی از آثار روانشناس دارد.) استانیسلافسکی اصطلاح «حافظهٔ فعّال» را از یکی از آثار روانشناس فرانسوی تئودول ریبوت ۴ به نام «روانشناسی عواطف» آخذ نمود. این کتاب در واپسین دههٔ قرن نوزدهم به زبان روسی ترجمه شد. (نسخهای از آن در

<sup>1.</sup> Affective Memory

<sup>2.</sup> Sense Memory

<sup>3.</sup> Emotional Memory

<sup>4.</sup> Theodule Ribot

<sup>5.</sup> Psychology of Emotions

کتابخانه استانیسلافسکی موجود است). ریبوت در فصلی تحت عنوان «حافظهٔ احساسی» اشاره میکند که پژوهشهای معدودی در زمینهٔ خصوصیات و تجدیدقوای بصری، شنوایی، موتور، لامسه و تصاویر شفاهی انجام شده، امّا مسئله حافظه عاطفی هنوز در پردهٔ ابهام قرار دارد. شور و عواطف ما مانند تجربیات و ادراکاتی سمعی و بصری از خاطرات ما تغذیه می شوند. بدیهی است که این خاطرات در مواجهه با امور روزمرهٔ زندگی به یاد ما می آیند.

ريبوت به احتمال زياد توجّه خاصي به مسئلهٔ عواطف داشته است: «عواطفي که از تجربه های قبلی انسان سرچشمه میگیرد و تحت فرمان اراده یا جریان سیّال آگاهی می توانند برانگیخته شوند. هر رویدادی می تواند آنهارا احضار کند.» پرسش اصلی ریبوت، دربارهٔ نقش اراده در بازسازی خاطرات عاطفی است. متأسفانه، بعضى از منتقدين وجود حافظهٔ عاطفي را با مشكل يادآوري ارادي آن اشتباه می گیرند. مسئلهٔ «یادآوری» برای استانیسلافسکی نیزاهمیت زیادی داشت. او درتمام مکاتبوشیوه های بازیگری به دنبال پاسخی برای این معضل می گشت. ریبوت در جریان تحقیقاتش از بعضی افراد خواست یک خاطرهٔ عاطفی را به یاد آورند. جوانی بیست ساله سعی کرد احساس ناخوشایندی که روز اول سربازی به او دست داده بود، در یادش زنده کند. او چشمهایش را بست و به آن روز فكر كرد. لرزشى خفيف بر پشتش افتاد. احساس بدى داشت كه نمى توانست توضيح دهد. خودش را در حياط سرباز خانه ديد كه دارد قدم مىزند. خوابگاه خودشان در طبقهٔ سوّم قرار داشت. لحظهاي بعد ديدكنار پنجره نشسته و تمام قرارگاه را زیرنظر دارد. تصویر فوق از نظر نایدید شد امّا حسّی که در آن لحظه داشت یعنی حس ملال و افسردگی، و انزوایی تلخ بر شانه هایش سنگینی میکرد.

ریبوت معتقد بود که صفت مشخصهٔ حافظهٔ فعال این است که به آرامی گسترش پیدا میکند. امّا من به این نتیجه رسیدهام که اگر تمرینات به اندازهٔ کافی

باشند در عرض یک دقیقه می توان مکانیزم یادآوری را به کار انداخت. تحقیقات ریبوت نقش مهمّی در برانگیختن ذهن استانیسلافسکی داشت تا به کارکرد ضمیر ناآگاه در فرآیند آفرینش توجه کند. اکنون می شد به این سؤال پاسخ داد که منشأ الهام بازیگر چیست؟

حافظه را مى توان به سه بخش تقسيم كرد. اول «حافظهٔ ذهنى» كه به سهولت در دسترس میباشد. ما خیلی ساده می توانیم به یاد بیاوریم دیروز کجا بودیم. مردم اغلب با این حافظه مشکلی ندارند. دوم «حافظه جسمانی» است. این حافظه به ما یاد می دهد چطور عضلاتمان راکنترلکنیم. وقتی در حال یادگیری هستیم بر اعمال خود واقفیم ولی بعد از آن به شکلی خود بهخودی و بر اساس حافظهٔ جسمانی است که عضلات ما حرکت میکنند. برای مثال، پسر من دیوید وقتی در سه پنج سالگی موفق میشد بند کفشش را ببندد، از فرط خوشحالی همه را خبر می کرد. عضلاتش برای انجام همین عمل ساده پنج سال آموزش دیده بودند ولی به محض یادگیری، حافظهٔ عضلانی به شکل عادت و خودکار آن عمل را انجام مي داد. سوّم «حافظة فعّال» نام دارد كه أن نيز به دو شاخة «حافظهٔ حسّى» و «حافظهٔ عاطفى» تقسيم مى شود. «حافظهٔ فعّال» مِنبع اصلى برای احیا و یادآوری وقایع است. به واسطهٔ آن می توان به تجربهای واقعی روی صحنه رسید. در اصل کلمات و حرکات نیستند که در اجراهای متمادی بازیگر تكرار مي شوند، بلكه حافظه عاطفي است كه هر بار برانگيخته مي شود. روانشناسان مخالف ماهيّت عملي عواطف هستند: به لحاظ روانشناختي چه اتفاقی میافتد؟ عواطف در چه جایی شکل میگیرند؟ احساسات شبیهسازی شده چگونه اند؟ و چطور به مرحلهٔ بیان میرسند؟ بسیاری از این سؤالات هنوز بدون پاسخ ماندهاند. پژوهش برجستهای که مربوط به عملکرد حافظه فعال می شود، توسط دکتر وایلدر پنفیلد جرّاح مغز کانادایی صورت گرفته است. او به هنگام عمل جرّاحی بر روی بیمارانی که دچار سکته مغزی شده بودند، این نکته را دریافت که آنها با تحریک الکتریکی مناطقی از مغز خاطراتی از گذشتهٔ خود را به یاد می آورند. اولین برخوردش با این پدیده در سال ۱۹۳۳ ناباورانه بود. مادری جوان ادعا می کرد ناگهان خود را در آشپزخانه منزلش احساس کرده، و به خوبی صدای پسرش را که در حیاط بازی می کرده، شنیده است. او نشانه های دیگری از خاطرهٔ اولیه خود نیز به یاد داشت مثل صحبتهای همسایه و سر و صدای ماشین ها. بیماری دیگر حضور خود در یک سالن موسیقی را به یاد آورد. جالب اینجا بود که صدای تک تک سازها را می توانست تشخیص دهد. دکتر پنفیلد برای تثبیت یافته هایش سعی کرد منبع این ادراکات را کشف کند. او یک منطقه مغزی را تا سی بار تحریک کرد و دید تجارب همچنان به یاد می آیند. نام این واکنشها را «پاسخهای تجربی» نامید. چرا که دقیقاً یاد آور تجربهٔ اصیل بیمار بودند. در زندگی واقعی می توان با ایجاد شرایط مشابه، تجاربی نظیر تجربهٔ اولیّه به وجود آورد. فرض کنید، شخصی به شما می گوید: آدمی را که نسبت به او احساس شدیدی دارید، ملاقات کرده است. همین کافیست تا ضربان قلبتان بالا برود. با اینکه طرف حضور ندارد ولی واکنش شما بیانگر رابطهای است که با او دارید.

اعمال فیزیکی و ذهنی تحت کنترل ارادهٔ انسان هستند. امّا عواطف حالتی سرکش دارند. شما نمی توانید به خودتان بگویید قرار است امروز عاشق شوم، به خشم آیم و یا به چیزی نفرت ورزم. عکس آن نیز صادق است. یعنی قادر نیستید مانع برانگیختن عواطف خود شوید. اینجاست که اهمیت روش ویژه بولسلاوسکی و مادام اسپنسکایا روشن می شود.

وقتی جوان تر بودم، می دیدم چطور بازیگران به شکلی ناخود آگاه و تحت تأثیر تجارب عاطفی شدید به مرحلهٔ «الهام» می رسند. یک نمونهاش کار جیکوب بن آمی در نمایش «یوحنای تعمید هنده» بود که به آن اشاره کردم. امّا این بازیگران نمی توانستند به شکلی ارادی تجربهٔ خود را تکرار کنند. تمام تلاش ما این بود که بتوانیم از طریق نیروی اراده، تجربهٔ عاطفی را بازسازی کنیم.

بازیگر یاد میگرفت با استفاده از تمرینهای «حافظهٔ عاطفی»، حالت الهامی را که به او دست می داد، کنترل کند. زمانی می توان تجربهای را احیا نمود که

بازیگر در حالت رهایی کامل باشد. بدین معنا که تضادی بین فعالیت ذهنی او و واکنشهای شرطی بدنش وجود نداشته باشد. من دریافتم که تنشهای فیزیکی و روانی ناشی از خوفی است که ما از بروز عواطف داریم. و همین مسئله جریان طبیعی ادراک را مختل میکند.

برای آنکه مکانیزم حافظهٔ عاطفی فعّال شود، احتیاج نیست روزها و ساعتها وقت صرف کنیم. بازیگر در ظرف پنج دقیقه می تواند رویدادی را احضار کند. واکنش، زمانی فرآیند صحیح خود را طی می کند که از مجرای حواس پنج گانهٔ بازیگر بگذرد. او سعی می کند به یاد آورد کجا بوده است. فرض کنید تصویر یک حیاط را می بیند. امّا این تصویر کلّی کافی نیست. حیاط مجموعهای است از نشانههای دیداری، شنیداری، قابل لمس و نظایر آن. با تقسیم بندی دقیق این نشانهها می توان عواطف را تحریک کرد. اینکه فقط بگوییم «هوا گرم بود» مشکلی را حل نمی کند. هنرپیشه قرار نیست صرفاً یک خاطره را به یاد آورد. او باید بگوید دقیقاً در کدام نقطه از بدنش گرما را احساس می کرده است. اکنون باید در آن نقطه تمرکز بگیرد تا همان تجربه بار دیگر برایش تکرار شود. آن روز چه لباسی پوشیده بود؟ جنسش چه بود؟ و چه تأثیری بر بدنش داشت؟

اکنون باید اتفاقی را که برایش روی داده، نه به شکل بخشی از یک داستان، بلکه به صورت مجموعهای از ادراکات حسّی به یاد آورد. از آنجا که هیچ کس دوست ندارد خاطرات تنشآمیز خودش را احضار کند، بازیگر ما واکنشهایی در بدن خود بروز می دهد تا جریان حافظهٔ عاطفی را قطع کند. وقتی او به مرحلهٔ بحرانی رویداد یا تجربهٔ عاطفی اش می رسد باید بتواند تمرکزی حسّی بر کارش اعمال کند. در غیر این صورت، اختیار خویش را از دست خواهد داد و مقهور جریان عاطفی می شود.

من آدمهای زیادی را دیدهام که از اجرای تمرینات «حافظهٔ عاطفی» خوف داشته اند. ترسشان از این بوده که مبادا جریان عاطفی آنها را از خود بی خود کند. ترس آنها کاملاً طبیعی است، چون بیشتر چنین تجربه ای نداشته اند و هر تجربهٔ

جدیدی با کمی خوف همراه است. هدف از این تمرینات احاطه و نظارت بسر جریان عاطفی است. امّا قبل از همه باید مقدمات کار را آماده کرد.

اولین وظیفهٔ بازیگر این است که با یادگیری مهارتهای درونی، توانایی تمرکز و رهاییسازی خود را بالا ببرد. با تمرکز مطلوب، نه تنها در برابر اشیای ملموس و واقعی بلکه در مقابل محرکهای خیالی نیز می توان عکس العمل نشان داد. جزئیات این مطلب را در فصل بعد شرح دادهام.

بعضی از منتقدین متد، مخالف به کارگیری حافظهٔ عاطفی توسط بازیگر هستند. آنها به این نکته توجه ندارند که این پدیده کم و بیش در همهٔ هنرها وجود دارد. تفاوتش در این است که در هنرهای دیگر هنرمند در خلوت خویش از این حافظه استفاده می کند. ولی در هنر بازیگری در زمان و مکان خاص و در حضور تماشاگران باید به آن متوسل شود. ارتباط بین خلاقیت و حافظهٔ عاطفی به ویژه در هنر شعر کاملاً مشهود است. شیوع بسیاری از جنبشهای رمانتیک در اوایل قرن نوزدهم به دلیل کشف و رونق صدایی درونی بود که به آن «ندای حقیقی عواطف» می گفتند. نویسندگان انگلیسی این مکتب، چه به هنگام سرودن شعر و چه آن زمان که نثر می نگاشتند، مایل بودند سرچشمههای حسی خلاقیت خود را پنهان کنند. وردزورث در قطعهٔ «یرلود» می نویسد:

ه... برای من که یک چشم بیش نداشتم،
بالاترین هدف همیشه این بوده است،
که سایه روشنهای گوناگون راکشف کنم.
چراکه آنها در بطن همهٔ نمودها نهفتهاند.
دور و نزدیک، ریز و درشت،
این چشم در درخت و سنگ و برگی خشک،
در اقیانوسی بزرگ و آسمانی آبی،
در اقیانوسی بزرگ و آسمانی آبی،

به دنبال صورتی ظاهر نیست.

کلاسهای من در اکتورز استودیو 🔲 ۱۲۷

کجاست نیرویی که در بطن آنها آرمیده است؟ه

کولریج در شعری مشابه، ارتباط بین صُوَر خیال و روح خلاّق زندگی را ستایش میکند.

وآه که عالم چه سان مرموز و پوشیده است!

آن مرد کوری که شعلههای گرمابخش آتش کنار خود را نمی بیند.

و سینهٔ مادری راکه به او شیر داده،

همو به وقت شادی،

چون کودکی در خواب لبخند میزند.

در حصارش زندگی جاریست

و در تنهاییاش این نجواکه:

آیا زندگی روح است؟

بایرون میگفت: وردزورث در این اندیشه بود که چگونه باید با چشم خیال طبیعت را دید. بسیاری از شعرهای رمانتیک انگلیسی از تجربههای حسّی شاعر سرچشمه گرفته اند. این قطعه کوتاه می خواهد لحظهٔ خلاقیّت را توصیف کند:

«گاه که در بستر خویش آرمیدهام

در حالت محزون و متفکّر

آن تصاویر در درونم سوسو میزنند...ه

(وردزورث)

کلمات شاعر در اینجا صرفاً عباراتی ادبی نیستند، بلکه ثمرهٔ مشاهدات او میباشند. کسی که از میان مهای شدید به گوسفندی می نگرد، شاید او را مانند یک خرس ببیند. این خاصیت مه و تیرگیِ ناشی از ابهام است که می تواند به اغراق منجر شود. صداهای شاعرانهای که ورذ ورث می شنود مثل صدای شکستن یخها، وزوز زنبورها، شرشرِ آب و چهچههٔ پرنده ها از ادارکات شهودی او سرچشمه می گیرند. در قرن ما دو نویسندهٔ بزرگ دیگر نیز از تکنیک حافظه عاطفی به شیوه ای صریح و تصویری استفاده کرده اند. منظورم جیمزجویس و مارسل پروست است. یادآوری گذشته در آثار پروست همواره بیا تحریک

حواس پنج گانه تو أم است. طعم غذا، بوی سیگار و لمس چین و چروکهای پیژامه روی پوست بدن، خاطراتی حسّی از این دست، می توانند جریانی لاقید و سیّال از رویدادهای عاطفی را در ذهن ایجاد کنند. پروست دشواری بازآفرینی دقیق به وسیلهٔ حافظهٔ عاطفی را چنین شرح می دهد:

«بیهوده است اگر بخواهید خاطرات را دقیقاً بازآفرینی کنید همهٔ کوشش عقل ما نقش بر آب می شود. گذشته جایی بیرون از خوزهٔ عقل، پنهان شده است، در ادراکی حسّی از اشیای پیرامون ماکه بدان توجّه نداریم.»

این قطعه از پروست، شرحی است واضح از عملکرد حافظهٔ عاطفی و چگونه می توان آن را برانگیخت. توجه کنید:

ایک روز زمستانی وقتی به خانه آمدم، مادرم متوجه شد که سردم است. او برایم چای داغ آورد. نوشیدنی ای که زیاد اهلش نبودم. اول دستش را رد کردم، ولی بعد نمی دانم به چه علت نظرم عوض شد. همراه چای قطعه ای کیک گوشتالو و پف کرده آورده بود آنهایی که راه راه و کنگره دار هستند، شبیه لباس زوّاران ... من به اندازهٔ یک قاشق کوچک چای نوشیدم، همان قدر که آن تکه شیرینی را نرم کند. لحظه ای نکشید که طعم مایع گرم و مغز کیک را در کام دهانم احساس کردم. همان دم لرزشی خفیف تمام بدنم را فراگرفت. مکث کردم. چیزی غیرعادی در حال روی دادن بود...

یک روز مادرم عطر گل لیمو در خانه راه انداخته بود. این گلها را عتمام برای من آورده بود. بوی آنها مرا به یاد طعم آن کیک کذایی میانداخت (هنوز نمی دانم چرا وقتی این خاطره را به یاد می آورم، احساس شادی می کنم). خانه خاکستری و قدیمی عمّه بر خیابان قرار داشت. اتاقش را مجسّم کردم که مثل سردر یک تماشاخانه می درخشید. آن اتاق رو به باغ باز می شد. پشت باغ عمارتی مخروبه بود که زمانی به پدر و مادر من تعلّق داشت. تنها تصویری که از آن به یاد دارم یک چارچوب خالی است. این همه لحظه ای بیش نیایید، شهر و خانه و شب و روز از نظرم محو شدند.

شیوهٔ نگارش پروست نه تنها بیانگر عملکرد شگفت آور و ظریف حافظهٔ عاطفی است، بلکه با طرح پرسش از مقولهٔ خاصیّت و شرح تحلیلی آن، با موضوع مورد علاقهٔ ما یعنی الهام پیوند می یابد.

و به ناگاه خاطرات رجعت میکنند... میدانستم که این قضیه مربوط به طعم چای و کیک است. امّا محدود به آن نمی شد یعنی از تکرار ساده یک حسّ چشایی فراتر می رفت. منشأ این حالت چه بود؟ بر چه حقیقتی دلالت داشت؟ چطور می توانستم بر آن احاطه یابم و تعریفش کنم؟،

بسیاری از نقاشان بزرگ نیز نسبت به حافظهٔ عاطفی حسّاس هستند. واسیلی کاندینسکی میگفت استعداد زیادی برای یادآوری تصویرهای واقعی زندگیاش دارد. او به یاد داشت در کودکی تابلوهایی را که در نمایشگاه می دید، در خانه از حفظ می کشید. جای دیگر به هنگام امتحان درس آمار، توانسته بود یک صفحه کامل اعداد و رقم را حفظ و آن را عیناً ترسیم کند. او می توانست در یک خیابان طولانی قدم بزند و بعد اسم تک تک مغازههای آن را برایتان بگوید.

«بدون آنکه آگاه باشم همهٔ تأثیرات و نشانهها را جذب میکردم. بعضی وقتها تأثیرپذیریام به حدّی بود که عضلات پشتم میگرفت و تنفسم دچار مشکل میشد. استعداد زیادم برای بلعیدن همه چیز باعث میشد احساس خستگی زیادی بکنم. گاهی به کارمندهایی که می توانستند بقیه روز را استراحت کنند، حسودی ام می شد.»

وقتی سبک نقاشیاش تجریدی تر شد، این ویژگی نیز در او کاهش یافت.
«اول دچار وحشت شدم. ولی بعد فهمیدم نیروهایی که امکان تداوم
مشاهده را در من به وجود می آورند، تحت تأثیر قدرت تمرکز من قرار
دارند و اگر تمرکزم را افزایش دهم، می توانم آنها را به مسیر جدیدی که
مورد نظر دارم، هدایت کنم.»

قدم بعدی برای او، بازآفرینی و احیای تصاویر و تجارب گذشته بود. خودش مینویسد:

ههر چیز به ظاهر مردهای حیات دارد. منظورم فقط ماه و ستاره و گل و

درخت نیست که شاعر از آنها می شراید. حتی ته سیگاری در زیرسیگاری یا ذکمهٔ سفید شلواری که در چالهای در خیابان افتاده، تکه پوست درختی که مورچهای لجوج از میان علفهای بلند به قصدی نامعلوم برای ما، و معلوم برای خودش، حمل می کند. صفحهای از یک تقویم رومیزی که دستی خشمگین و آگاه آن را پاره می کند و از پیوستگی اش به دیگر صفحات باز می دارد. همه چیز برای من واجد شخصیتی درونی است. روحی مرموز که در سکوت کار می کند.

کاندینسکی وقتی در حال کشیدن تابلو بود. به تصاویر ذهنیاش جان میبخشید. او مثالی شاخص از هنرمندی است که قادر بود تجارب عاطفی اش را بیان کند و در صورت لزوم آنها را اداره نماید.

تی. اس. الیوت در مقاله معروفش به نام «مسئله هملت» به نکته ای در رابطه با خلاقیّت مؤلّف اشاره می کند. حرف او تا حدود زیادی بیانگر مسئله ای است که ما در متّداکتینگ نیز با آن روبه رو هستیم. یعنی ارتباط «لحظه خلاّقیت» با تکنیکهای عملی حافظهٔ عاطفی. الیوت میگوید:

«تنها راه بیان عواطف در هنر این است که توجیهی عینی برای آن بیابید. به عبارت دیگر، شماری از اشیا، رویدادها و یا وضعیتهای ویژه می توانند به انتظام حسّی خاص بینجامند. اگر عوامل بیرونی را که به پاسخهای حسّی می انجامند، مهیّا کنید، عواطف نیز برانگیخته می شوند.»

بنابراین، بازیگر باید از «توجیهاتی عینی» در صحنه استفاده کند تا بتواند به نیّت اصلی کاراکتر در برون فکنی عواطف پی ببرد. اگر چه کلید برون فکنی همان حافظهٔ عاطفی است.

در اینجا باید متذکر شویم که در همهٔ هنرها ابزار آفرینش خارج از وجود هنرمند است. موسیقیدان، عواطفش را از طریق به کارگیری واسطهای به نام «ساز» که ممکن است پیانو یا ویولن باشد، بیان میکند. امّا ساز بازیگر خود اوست. او بدون حس و عاطفه به موجودی بیروح تبدیل می شود. عواطف بازیگر همانی است که در زندگی واقعی اش به کار میگیرد. آن خودی که قرار

### کلاسهای من در اکتورز استودیو 🔳 ۱۳۱

است نقش ژولیت را بازی کند همان خودی است که در خلوت و تنهایی تجارب باطنی اش را مرور می کند. بازیگر، هم هنرمند است و هم ابزار هنری. به بیان دیگر، او هم نوازندهٔ ویولن است و هم خود ویولن.

فرض کنید اگر این سازها زبان داشتند، چه چیزها که نمی گفتند. می توانستند شکایت کنند که نوازنده آنها را درست کوک نکرده است. صدایشان موافق نُت نیست و به هنگام نواختن دچار اغتشاش می شوند. بازیگر نیز همین رابطهٔ دو سویه را با ابزارهای وجودی خودش دارد. ذهن و بدن، اندیشه و حس و سرانجام عواطف هریک خصلتی منحصر به فرد دارند. متد راهکاری است برای احاطه بر این ابزارها. شیوهای است که با به کارگیری حافظهٔ فعال بازیگر را به خلق واقعیت صحنهای قادر می سازد.

## بخش سوم

# دستاور دهای سفر

### راهکارهایی برای آموزش بازیگر

در این بخش از کتاب، سعی من این است مسائلی را در رابطه با آموزش بازیگر مطرح کنم که به شیوهٔ اجرای او مربوط می شود. قرار نیست آموزش زیرنظر مربّی را تجویز کنیم و یا اتودهایی بدهیم که بازیگر به تنهایی آنها را انجام دهد. قصد اصلی توجه به این نکات است که هنر بازیگری با سه عامل ویژه سر و کار دارد، این عوامل عبارت اند از: باور، ایمان و تخیّل.

برای آنکه چیزی را باور کنید، باید قابل باور باشد. داشتن ایمان مستلزم اطمینان خاصی است که به امری دارید. تخیّل نیز منوط به آفرینش موجودی فرضی است. هدف این است که بتوانید در برابر محرکهای خیالی صحنه، آن چنان قاطع و صریح واکنش نشان دهید که گویی همهٔ آنها واقعی هستند.

وقتی بازیگر میخواهد ارادهاش را در صحنه متحقّق کند، از طریق این سه عامل به بازیاش زندگی میبخشد. البته شدت و ضعفِ واقعیتی که او در صحنه می آفریند به بضاعت روحی او بستگی دارد و نیز پیشنهادهایی که نویسنده و کارگردان ارائه میدهند. آموزهٔ ما منطقاً از تجربه و عمل سرچشمه میگیرد. کار را از اشیای سادهٔ پیرامون خود شروع میکنیم و بعد کمکم به موضوعات نهفته در حافظه مان می رسیم. در مرحلهٔ اول همه چیز مرئی و قابل مشاهده است و در مرحلهٔ بعد به وسیلهٔ تمرکز درونی است که دنیایی دیگر می سازیم. تمرکز ابتدا بر

یک موضوع استوار است. بعد باید بر چند موضوع منمرکز شد. این کار باعث می شود بازیگر مسائل متنوعی را که برایش روی صحنه پیش می آید، با سهولت و توانایی بیشتری حل کند. بازیگر به هنگام کُنش مجاز است حرف بزند. استفاده از کلمات به این خاطر است که ارتباط آن با رفتارهای خودش را پیدا کند. خواندن زیاد جملات در حالت عادی و بدون استفاده از کُنش اغلب زیان آور است. چون ممکن است تصویری را در ذهن بازیگر بسازد که با واقعیت عملی صحنه نخواند.\*

هر جلسه تمرین ما در ابتدا با «رهاییسازی» شروع می شود. بازیگر سعی می کند مناطقی از بدن خود را که دارای تنش هستند، شناسایی کند. تنش فقط به معنای آشوب یا اضطراب عاطفی نیست. می توان در حالت رهایی نیز مضطرب بود. تنش آن انرژی زائد و غیر ضروری است که مانع جریان طبیعی اندیشه در بازیگر می شود و واکنشهای حسّی مطلوب در اندامگان او را مختل می کند. با این که رفع کامل تنش در بدن غیر ممکن است، ولی بازیگر می تواند از طریق آموزش آن را تحت کنترل خویش آورد.

رهایی سازی مثل کوک کردن ساز است. نوازنده ممکن است استاد باشد، ولی اگر ساز کوک نباشد، نتیجه درخشانی نخواهیم داشت. عوامل زیادی در ایجاد تنشِ بازیگر دخیل اند. شرایط محیطی که باید در آن تمرکز بگیرد، حفظ کردن جملاتش، ارتباطش با بازیگر مقابل و حرکاتش در صحنه می توانند او را تحت فشار روحی و یا جسمی قرار دهند. رهایی سازی فقط به خاطر آمادگی قبل از اجرا نیست بلکه تحمّل و انعطاف در حین اجرا را نیز بالا می برد. بازیگر در همان حال که از دستورات صحنه پیروی می کند (اعمال عینی)، کنشی ذهنی را نیز انجام می دهد. باید بتواند به شکلی آگاهانه انرژی اش در صحنه را

<sup>\*</sup> کلمات باعث می شوند بازیگر نیّات درونی نویسنده را بیان کند. ما در تئاترگروپ، در روز سرق تسمرین از جایمان بلند می شدیم و متن را در حالتی که راه می رفتیم بلند بلند می خواندیم. در این حالت، بدنمان در برابر کلمات، واکنشهای مناسب خودش را پیدا می کرد. هنوز مجاز نبودیم عبارات را حفظ کنیم. شخصیت (کاراکتر) می توانست عواطفش را بیان کند و بداهه سازی روی متن نیز آزاد بود.

كنترل كند.

یک تمرین ساده برای رؤیت علائم تنشزا وجود دارد. سعی کنید چیزی ثقیل را بلند کنید، مثلاً پیانو یا میزی سنگین. در همان حال فعالیتی ذهنی انجام دهید. حاصلضرب ۶×۷۵ چند می شود؟ کار مشکلی است، شاید هم غیرممکن. برای مغز بسیار دشوار است که به هنگام درگیری بدن در یک فعالیت شدید فیزیکی (مثل بلند کردن یک جسم سنگین) دستور یک فعالیت ذهنی مهم را نیز صادر کند. بعضی از نقاط بدن در حین انجام دادن عمل فوق دچار تنش می شوند. مثلاً اندامهای صوتی نمی توانند کار همیشگی شان را انجام دهند. اگر همان لحظه سعی کنید قطعه شعری به یاد آورید و یا آواز بخوانید، و خامت مسئله را درخواهید یافت.

اینجاست که می فهمید یک تنش تا چه حد می تواند مانع بروز حالات بیانی در بازیگر شود.

تنشهای عصبی ـ عضلانی باعث اختلال در جریان ادراک و عواطف می شوند. غالب اوقات بازیگر در حین انجام عمل، حسّی ویژه را تجربه را می کند ولی قادر به بیان آن نیست. علت وجود این امر همان تنشها هستند. بازیگری را به یاد دارم که قطعهای از شکسپیر را به شیوهای بیرونی و مکانیکی میخواند. وقتی دربارهٔ کارش توضیح می داد، معلوم بود حسّهای موجود در کلمات را دریافته، ولی هیچ کدام از آنها را نتوانسته به اجرایش منتقل کند. ما او را به مرحلهٔ رهایی سازی می رساندیم، آن گاه همان قطعه را به شکلی زنده و قابل قبول اجرا می کرد. این مسئله به دفعات اتفاق می افتاد. تأثیر تنش و رهایی سازی در رفتارهای بشر اخیراً مورد بررسی قرار گرفته است، ولی در امر بازیگری توجه کافی به آن مبذول نشده است.

برای رها شدن، بازیگر باید چند مرحله را بگذراند. او می تواند روی صندلی بنشیند و بهترین حالتی را که بدنش راحت است، پیدا کند. از آنجا که باید بتواند در حالات مختلف بدنش را رها کند، بهتر است صندلی اش چندان راحت نباشد. بعد از اینکه به حالت بدنی مطلوب رسید، می تواند در همان وضعیت به خواب

فرو رود. درست مثل زمانی که در صندلی قطار، اتوبوس و یا هواپیما چرت می زند. خیلی از مردم نمی دانند با بدنشان چه کار کنند. یکهو روی صندلی ولو می شوند، بدون آنکه رها باشند. بازیگر باید متوجه این نکته باشد که چطور بدنش را قالب صندلی کند. در اینجا فقط راحتی مهم نیست بلکه عضلات می بایست رها شوند و قابلیت انعطاف بیابند. «رهایی» لزوماً به معنای «راحتی» نیست. «راحتی» همان عادات عضلانی ماست که می تواند تغییر کند. مردم اغلب این دو را با هم اشتباه می گیرند.

در مرحلهٔ دوّم، بازیگر نقاط مختلف بدنش را آزمایش میکند تا از وجود تنش آگاه شود. راست و مستقیم می نشیند و سعی میکند به نتایج رهایی سازی فکر کند. به او میگوییم تک تک اعضای بدنش را حرکت دهد. اعصاب و عضلات اندامهایش را رها کند. بدون آنکه تقلاّی جسمی خاصّی داشته باشد، می تواند اجازه دهد جریان ذهنی اش او را هدایت کند. حرکت عضلات توسط مغز توزیع می شود. بعداً در حین اجرا، می توان بدون محرّک واقعی همین واکنش ها را از عضلات اخذ نمود (حرکت عضلات در تمرینات من بسیار بطئی و خفیف است. بر خلاف تمرینهای رقصندگان که مبتنی بر حرکات شدید عضلانی است و فوراً به رهایی سازی جسمانی منجر می شود).

رهایی ذهنی به مراتب مشکل تر از رهایی فیزیکی و جسمانی است. در بعضی نقاط بدن، می توان با رفع تنش ذهنی یک انقباض یا تنش عضلانی را از بین برد. ما به شیوه ای کاملاً تجربی ارتباط تنش ذهنی با بخشهای مختلف بدن را بررسی می کنیم. نخستین منطقه شقیقه و سیاهرگهای مربوط به آن هستند. بیشتر مردم وقتی احساس تنش می کنند علائمی در قسمت ابرو و شقیقهٔ خود بروز می دهند. بازیگر باید این قسمت را تحت کنترل مغزی خود داشته باشند. گاه لازم است که علائم تنش دیده شوند و گاه باید انرژی را در این قسمت کاهش داد. منطقهٔ بعد بین پلکها و بالای بینی است. فعالیت این قسمت بسیار زیاد است. حتی وقتی چشمهایمان را می بندیم. از همین رو علائم تنش نیز بیشتر دراین منطقه دیده می شوند. پلکهای انسان به طور متناوب از طریق عمل پلک زدن

انرژی خود را تخلیه میکنند. در لحظات اضطراب و آشفتگی ذهنی ریتم پلک زدن به هم میریزد. حرکات زائد و تنش زا در این قسمت وقتی کاملاً مشهود است که انسان می خواهد بخوابد. در آن لحظات پلک زدن با چشمان بسته یک کنش اساسی است. و اگر شخص بتواند تنشهای این منطقه راکاهش دهد، انگار باری سنگین از دوشش برداشته شده و به خواب فرو می رود. منطقهٔ سوم از عضلات ظریف دو طرف بینی شروع می شود و تا دهان و چانه امتداد می یابد. این منطقه انعطاف پذیر است و می تواند آموزشهای مختلفی را فرابگیرد. عضلات آن مستقیماً به مغز مربوط می شوند و فرآیند تبدیل و انتقال انرژی ذهنی به بیانات کلامی (گفتار) را به عهده دارد. سخن گفتن ما به نظر خودبه خودی مي آيد، چراكه فاصلهٔ بين انديشه و سخن معمولاً كوتاه است. تنش در اين منطقه امکان بروز زیادی دارد، جون قابلیت تحریک پذیری آن بالاست و همواره مترصد واكنش است. براي رفع اين انقباض ها ما به عضلات حركات متنوعي مى دهيم. شخص مى تواند مثل مستها يا آدمهاى خواب آلود حرف بزند و ريتم کلامش را تغییر دهد. چانه از اندامهایی است که رهایی سازی آن کمی مشکل است. شخص ممكن است دهانش راكامل باز كند ولى چانهاش همچنان منقبض باشد. این اندام در مقابل تغییرات مختلف چهره مقاومت میکند. گاه حالت و حرکات زبان باعث گرفتگی چانه میشود. حرکات زبان به قدری سریع است که ما متوجه ظرافتهای آن نمی شویم. کنترل تنشهای مربوط به این منطقه کاری است دشوار. گاه می توان با گذاشتن انگشت شست در زیر چانه تا حدودی آن را كاهش داد.

چهارمین منطقه تنشهای فیزیکی و ذهنی پشت گردن است. تمام اعصاب و ماهیچههای این قسمت که به پشت شانه، گردن و جمجمه متصل هستند، در صورت انقباض باعث کُندی حرکت فرد می شوند. مردم اکثراً در ایس منطقه مشکل دارند. وقتی یک نفر پشت گردنشان را ماساژ می دهد، احساس کوفتگی و درد می کنند. عضلات این قسمت آن قدر قوی هستند که بتوانند وزنههای سنگین را تحمل کنند و در عین حال آن قدر حساس اند که در صورت انقباض، با

فشار یک انگشت، آه از نهاد شخص بلند می شود. ما به بازیگر کمک می کنیم تا گردنش را آزادانه به طرفین حرکت دهد تا محل تنش را پیداکند. بعد از آن فرآیند رهایی سازی عضلات انجام می شود. منطقهٔ دیگر که حدود بیست سال است بر آن مطالعه می کنیم و همواره باعث تنش در بازی بازیگران شده، ماهیچههای پشت بدن هستند. این منطقه به عقیدهٔ برخی از روان شناسان جایگاه تأثیرات روانی و تجربیات عاطفی انسان است و طبیعتی دراماتیک دارد. تا زمانی که این عضلات رها نشوند، برون فکنی عواطف آن چنان که باید میسر نیست.

در جریان رهاسازی، گاه عواطف و احساساتی از درون بازیگر شعله میکشند که باعث تشویش او می شوند. این نیروها روند کار ما را مختل میکنند. بازیگر سعی میکند از طریق واکنشهای جانبی فیزیکی مانع بروز آنها شود. در زندگی اجتماعی ما نیز اغلب چنین حالاتی را به شکل ناآگاه انجام می دهیم. امّا در حین تمرین باید اجازه داد این عواطف تخلیه شوند. راه ساده اش این است که به بازیگر بگویید احساسش را با صدایی ممتد و رها از سینه خارج کند، صدایی شبیه آ....!

رهایی سازی بدن همچنان باید ادامه یابد، در غیر این صورت بازیگر به جای رهایی عضلانی تنها احساس تسکین و آرامش ذهنی خواهد کرد. اگر این تمرین نتوانست حسّ درونی او را آزاد کند، بگویید با تمام قدرت فریادی از سینه برآورد: ها...! اکنون حسّ درونیاش یکباره آزاد می شود. وقتی فرد به تنهایی این تمرین را انجام می دهد، نمی تواند دقیقاً تفاوت «رهایی» و «تنش» را دریابد. یک مربّی باید از بیرون او را زیرنظر داشته باشد. بازیگر کمکم می فهمد فرق بین «رهایی واقعی» با «توهم رهایی» در چیست. وقتی قدرت رهایی سازی اش افزایش می یابد، تازه می فهمد چه قسمتهایی از بدنش انقباض دارند.

هیچ کدام از تمرینهای فوق اگر به شیوهٔ مکانیکی اجرا شوند، نتیجه نمی دهند. بازیگر باید از عادات جسمانی خود آگاه شود. تمام اعضای بدنش را جهت یافتن انقباض وارسی کند. باید به طور ارادی هریک از اندامگان را به حرکت درآورد. ارتباط مستقیم بین مغز و تک تک آنها برقرار کند. تمرینهای

صداسازی و بیان را اجرا نماید و در نهایت به این نتیجه برسد که رهاییسازی برایش مطلوب بوده است یا خیر.

انقباض بدنی معمولاً می تواند به تنهایی مانع و اختلالی در جریان بازی ایجاد کند. (جدای از مسئله تنش ذهنی که در جای خود قابل بررسی است). بازیگر مدعی است که واقعیت مطلوب را در صحنه آفریده است، ولی مصداق عینی آن برای مخاطب قابل تشخیص نیست. به هنگام رهایی سازی و کاهش تنشهای بدنی و ذهنی او همچنان بر این باور است. یعنی کاری را که فکر می کند انجام می دهد، ولی در اصل انقباضها همچنان وجود دارند و سدی در برابر برون فکنی حقیقی عواطف ایجاد می کنند.

رهاییسازی مقدمهای است برای موضوعی مهم تر که تمرکز باشد. هر آنچه بازیگر انجام می دهد ناشی از ارتباطی دوسویه است. ارتباطی بین رهایی و تمرکز. یکی از وظایف او این است که باید بتواند کاری را که قبلاً در صحنه انجام داده، تکرار کند، امّا به شیوهای بداهه. برخلاف این عقیدهٔ عمومی که میگویند بازیگر در حین اجرا متمرکز بر انجام یک کار است، او با شماری از مسائل و کارها درگیر است. در همان حال که حواسش جمع موضوعی خاص است، کارها درگیر است. در همان حال که حواسش جمع موضوعی خاص است، محرکهای دیگری می توانند نظر او را به خود جلب کنند. اینجاست که توانایی او برای کنترل و توزیع تمرکزش در صحنه مشخص می شود. استعداد بازیگری تا حدود زیادی به قدرت و میزان تمرکز فرد بستگی دارد. به وسیلهٔ این نیرو می توان واقعیت خیالی و مقتضی با نمایش را آفرید. کلیدی است که به وسیلهٔ آن می توان اندیشه را آزاد کرد و به مرز تخیّل رسید.

هدف از تمرینهای تمرکز این است که بازیگر بتواند هر شی یا موضوعی را در ذهنش بیافریند و آن را در خلال رویدادها و اعمال صحنهای به کار گیرد. او از این طریق می تواند انگیزههای منطقی را که در پشت رفتارهای شخصیت نهفته است، شناسایی کند. برای رسیدن به تمرکز، باید موضوع یا محملی وجود داشته باشد. بدون هدف و به شکل تجریدی نمی توان تمرکز گرفت. حضور ساده و ملموس شی نیز برای این کار کافی نیست. اگر شما به یک صندلی زُل بـزنید و

بخواهید تمرکز بگیرید، هیچ اتفاقی نمی افتد. امّا اگر از خودتان بهرسید: طول و عرض این صندلی چقدر است؟ بر اَن متمرکز می شوید.

نوع تمرکزی که در بازیگری مورد نیاز است همانا توانایی خلق چیزی است که در اصل وجود ندارد. با این نیرو، مکانیزم تخیّل به کار میافتد و شخص به باور و ایمانی میرسد که لازمهٔ هنر بازیگری است. من همیشه گفتهام که هرگاه در زندگی به حقیقت امری باور داشته باشیم، رفتارمان نیز بیانگر همان باور خواهد بود. وظیفهٔ بازیگر این است که به باور صحنهای برسد. بنابراین، اگر بتواند به وسیلهٔ تخیّل، رویدادها و تجارب صحنهایاش را باور کند، تمام واکنشهای فیزیولوژیک او نیز واقعی خواهد بود. تمرین تمرکز با بازآفرینی اشیای روزمره شروع میشود. فرد باید واکنشهایی حسّی نسبت به آنها داشته باشد. اگر یک شی واقعی را به کار میگیرد میبایست پاسخهای حسّیاش را ارزیابی کند. تأثیر این پاسخها به هنگام کار با اشیای خیالی به گونهای است که گویا آنها در صحنه حضور دارند. بازیگر در این تمرینات از حافظهٔ حسّی استفاده میکند.

در زندگی واقعی حواس به شکلی نامتعادل رشد می کنند. بعضی آدمها قدرت بینایی شان بیشتر از شنوایی است. در برخی دیگر، حس چشایی دقیق تر از بویایی عمل می کند. هدف ما از این تمرینات، تقویت مجموعهٔ حواس است. در اتود نخست، بازیگر هرچه دوست دارد می نوشد، چای، شیر، قهوه یا آب میوه که در صبحانه مرسوم است. ابتدا این کار را واقعی انجام می دهد و واکنشهای حسی اش را زیرنظر می گیرد. چرا این مایعات واقعی هستند؟ چون حسّ چشایی به ما این طور می گوید. حال باید وزن و جنس فنجانی را که دست گرفته، تخمین بزند. به مایع درون آن توجه کند. حرارت یا برودتی که از فنجان به دستس سرایت می کند، چقدر است و ... در همان حال که او فنجان را به سوی لبش می برد، سنگینی و وزن آن بر حالت شانه هایش تأثیر می گذارد. او عطر و بوی نوشیدنی اش را حس می کند، حرارت آن را درمی یابد و سرانجام آن را می چشد. اکنون باید این تمرین را بدون شی ای واقعی انجام داد.

خیلی از افراد به هنگام اجرای اتود فوق میگویند: وقتی چیزی مینوشند به این نکات توجّه نمیکنند. آنها فقط یک تقلید ظاهری از حرکات عضلانی خود میکنند بدون آنکه ظرایف عمل نوشیدن را مدنظر قرار دهند. حقیقت این است که همین عمل ساده، نتیجه سالها تجربه و خطای عضلانی است. یک کودک باید مدتها با این عمل کلنجار برود تا بتواند یک فنجان را بدون لرزش به لبش نزدیک کند. حتماً دیده اید که آنها اغلب در نشانه گیری خطا میکنند و فنجان را جای دیگری می برند!

وقتی این کار را یاد گرفتند، دیگر حکم عادت پیدا میکند. همان عملی که مدتها وقت صرفش کرده ایم اکنون به شکل خود به خود انجام می شود و ما تصور میکنیم از انجام آن آگاه نیستیم. در هر صورت اگر تغییری در هریک از عوامل یاد شده روی دهد، مثلاً حرارت فنجان کم و زیاد شود ما فوراً واکنش نشان می دهیم.

همان طور که گفتیم، بازیگر وقتی برای نخستین بار این اتود را انجام می دهد، بیشتر مایل است عمل را تقلید کند. بنابراین وقتی فنجان را طرف لبش می برد، زمان این حرکت را رعایت می کند. امّا اگر حضور حسّی شی را دریابد کلیشه زمانیاش تغییر خواهد کرد. در واقع واکنشهای حسّی اوست که سرعت حرکت را تعیین می کند نه بالعکس. این مسئله به ویژه در مورد یادگیری صادق است. فرض کنید یک فرد دارد متنی را با سرعت زیادی می خواند. اگر بخواهد مطلب را در ذهنش مرور کند، چاره ای ندارد جز آنکه مکث کند و جملات را به یاد آورد. سرعت این کنش بستگی به توانایی حافظهٔ او در یادآوری مطالب دارد. برای اینکه بتوانید عملکرد خود به خودی اعصاب و عضلات راکنترل کنید و در صورت نیاز گسیختگی و انقطاعی در جریان آن اعمال نماید، نباید تنها به مشاهدهٔ اشیاو تقلید ظاهری حرکت اکتفاکنید. سعی کنید عملی واقعی انجام دهید. اجرای اتود فنجان با دقّت و گیرندگی تمام باعث می شود تا پنج حسّ خود را به کار گیرید. اگر چه در ظاهر فقط یک حس (چشایی) درگیر ماجراست به کار گیرید. اگر چه در ظاهر فقط یک حس (چشایی) درگیر ماجراست به کار گیرید. اگر چه در ظاهر فقط یک حس (چشایی) درگیر ماجراست و ضعف

برانگیخته می شوند. اگر عناصر تحریک کنندهٔ حواس بیشتر شوند و قدرت تأثیرگذاری آنها نیز فزونی گیرد، رسیدن به تمرکز برای بازیگر دشوارتر خواهد شد.

تمرین دوّم برای تقویت تمرکز، نگاه به آینه است. برای زنان، شانه زدن مو و آرایش، و برای مردان اصلاح صورت را توصیه میکنم. آنها ابتدا اتود را به شکلی واقعی در خانه انجام میدهند و بعد بدون استفاده از اشیای عینی. اینجا هم تقلید کارساز نیست. باید حافظهٔ حسّی را برانگیخت و اشیای خیالی را به کار گرفت. اجرای این اتود فقط برای تحریک حواس نیست، بلکه حقیقتی را دربارهٔ شخص بازیگر روشن میکند. آیا او حضور خودش را درمی یابد؟ بسیاری از آدم ها درکی از حضور خودشان نا در آینه ببینند. اگر هم این اتفاق بیفتد واکنشی درونی و یا غیرعادّی از خود بروز میدهند. انجام این اتود، درک بازیگر از فردیّت خویش را بالا میبرد، او را در وضعیتی قرار میدهد اتود، درک بازیگر از فردیّت خویش را بالا میبرد، او را در وضعیتی قرار میدهد که بتواند با این فردیّت بازی کند و در صورت لزوم، آن را تغییر دهد. نباید که بتواند با این فردیّت بازی کند و در مسائل ذهنی اش غرق شود. باید او را گذاشت یک بازیگر ذهنگرا بیشتر در مسائل ذهنی اش غرق شود. باید او را مستوجّه حسضور بسرونی اش کسرد، و ایسن کسار از طریق اتود آیسه میستوجّه حسضور بسرونی اش کسرد، و ایسن کسار از طسریق اتود آیسه میستر است.

تکرار این تمرینات منوط به زمانی است که همهٔ آنها انجام شوند. نباید بازیگر را به حال خود واداشت. او بعد از آموزش می تواند باز هم اتودهای فوق را انجام دهد. نکتهٔ مهم این است که هرکدام از حواس را محک بزند و بر یک حسّ خاص تمرکز نکند. همین اصل در ورزش نیز رعایت می شود. هیچ بازیکن بیسبالی همان ابتدا قدرت توپاندازی اش را نمی سنجد. در فوتبال هم یک نفر سریع جای خودش را پیدا نمی کند. آنها ابتدا نبرمش خود را بالا می برند. تمرین هایی عمومی نظیر دویدن و بدن سازی را می گذرانند، بعد می توانند در نقش اصلی خود انجام وظیفه کنند. متأسفانه، خیلی از مربیان بازیگری می خواهند سریعاً نتیجهٔ مطلوب را از بازیگر بگیرند، بدون آنکه به او اجازه دهند می توانایی اش را بیازماید و نیرویش را متمرکز کند. اگر او نتوانست اتودهای مزبور

را با موفقیت انجام دهد، از تمرینهایی استفاده کنید که تفاوت واقعیت حسّی و عضلانی را برایش روشن کند. بعضی ها دوست دارند کار ساده و روزمرهای بکنند، مثل پوشیدن کفش یا درآوردن جوراب. از آنجا که این اعمال برای آنها عادت شده، می توانند در حین آن حرف بزنند و یاکاری دیگر نیز انجام دهند. اگر باز هم به نتیجه نرسیدید سه شی مختلف از جنس ابریشم، پشم و پوست خز را انتخاب کنید و بگویید بازیگر آنها را لمس کند. شکل اشیا مهم نیست. آنها را در هوا معلق نگه دارید و بگذارید وزن تک تک آنها را حدس بزند. اکنون می تواند با صورت، گردن و شانه اشیا را لمس کند. وقتی این سه شی با پوست او تماس پیدا میکنند، رفتار عضلانی اندامها یکسان است ولی تجربهٔ حسی کاملاً متفاوتی دارد. اجرای این اتود باعث میشود که واکنشهای حسی در بازیگر بیدار شوند و تمایز آن با حرکات عضلانی که ناشی از تقلید و عادت هستند، روشن گردد. اتود تکمیلی دیگر این است که از بازیگر میخواهیم با یک شی واقعی در کلاس کار کند، مثلاً کلاه یا بالش ولی آن شی را به جای چیز دیگری بگیرد، فرضاً بجّه، سگ یا عروسک. حضور عینی شی در صحنه باعث تمرکز او می شود و واکنش های آن، حسّ تخیّلش را تقویت میکند (این اتود یادگار واختانگوف است).

در ادامه از اتود دیگری استفاده میکنیم که مربوط به استفاده از وسایل شخصی است. او باید بتواند با این شی ار تباطی عاطفی و حسّی برقرار کند. این حسّها می توانند شدید باشند. مثلاً شیای ممکن است یادگاری کسی باشد که اکنون مرده و یا عشقی که تنها یادی از آن باقی مانده است. بدیهی است همهٔ مردم چنین ارتباطی با اشیا ندارند، ولی این اتود می تواند اهمیّت خاص شیای را که موردنظر ماست، نشان دهد. ارتباط با یک شی شخصی نظیر اشیای دیگر است با این تفاوت که یادآوری عواطف از طریق آن راحت تر خواهد بود. به دلیل تجربهٔ پیشینی بازیگر از آن، استارت خوبی برای تحریک واکنشهای عاطفی است. بعد از اتود نگاه به آینه، به تمرینی می پردازیم که فاقد هرگونه حرکت عضلانی است. بازیگر زیر نور آفتاب قرار میگیرد. البته نه در حالت درازکش به

قصد گرفتن حمام آفتاب. بهتر است روی صندلی بنشیند و گرمای آفتاب را احساس کند. به هنگام اجرای اتود او باید به همان حس قبلی اش برسد. در همان حال که متوجه آفتاب است، بدش نمی آید حرکتی از خودش بروز دهد. این حرکت ناشی از یک دستور مغزی است که باید آن راکنترل کند. تمرکز برای کنترل آن قسمت باید همراه با رهایی سازی دیگر قسمت های بدن باشد. اکنون او قادر است حضور خورشید را بیافریند.

ادامهٔ تمرینات ما مربوط به شدت بخشیدن به حافظهٔ حسی است. ما واکنشهای بازیگر را در برابر تجارب دردناک بررسی میکنیم. در اینجا او با امری عینی و واقعی روبهرو نیست، بلکه همه چیز به خاطرهٔ حسّیاش بستگی دارد. دردِ موردنظر میبایست موضعی باشد و کل سیستم ادراک را مختل نکند. بدین ترتیب امکان تمرکزگیری در یک اندام بیشتر خواهد شد.

واکنش اوّلیه در برابر خاطرهٔ دردناک نیز باید شدید باشد. به هنگام تکرار صحنه ما خواهان بروز همان شدّت حسّی هستیم. خیلی از بازیگرها از واکنش خیالی خودشان جا میخورند. آنها همیشه در ته ذهن خود فکر کردهاند چیزی به نام «واقعیت خیالی» وجود ندارد. امّا اکنون قدرت واقعی تخیّل را درمی یابند. بازآفرینی درد مؤید نکتهای است که تا پیش از آن باورش برای آنها مشکل بود. اکنون برای نخستینبار می فهمند بازیگری فقط هنر پندارسازی و باوراندن امری خیالی به تماشاگر نیست، بلکه بازآفرینی یک تجربهٔ ملموس است. تجربهای که خیالی به تماشاگر نیست، بلکه بازآفرینی یک تجربهٔ ملموس است. تجربهای که حضور واقعی بازیگر را توجیه میکند و او را وامی دارد تا به کاری که انجام می دهد، ایمان بورزد.

در ادامهٔ شدت بخشیدن به حافظهٔ حسی، از تحریک حس چشایی آغاز می کنیم. فرد می تواند محرکهای خوراکی واقعی را بچشد، مثل سرکه یا لیموی تازه. این محرکها طعمی شدید و تیز دارند که می توانند حافظهٔ حسی را به کار بیندازند. همین تمرین را می توان در مورد حسهای بویایی و شنوایی نیز انجام داد (با واکنش در برابر بوهای مشخص و صداهای واضح). تمرین دیگر ما مربوط به تحریک کل حواس است. در این حالت بر اندام خاصی متمرکز

نمی شویم و تمام بدن می بایست برانگیخته شود. اتودهایی نظیر ایستادن زیر دوش، استحمام در حوضچه های آب و یا تجربهٔ سونا می توانند مفید واقع شوند (برای کسانی که اهل سونا نیستند، ایستادن در برابر وزش بادی خنک را توصیه می کنیم). ایستادن و راه رفتن در زیر قطرات باران، تجربهٔ حسّی خاصّی است که خیلی از مردم مایل اند آن را انجام دهند. این تمرینها نقش مهمی در بیداری مجموعهٔ واکنش های حسّی بازیگر دارند. از یک سو تأثیر پذیری حواس را بالا می برند، و از سوی دیگر باعث رهایی اندامهایی می شوند که در حالت عادی ممکن است منقبض باشند. تقریباً همهٔ بازیگرها دچار ترمزهایی هستند که مانع بروز عواطف خصوصی شان در صحنه می شود.

به هنگام اجرای تمرینات فوق، اغلب بازیگران نمی توانند تجربهٔ قبلی را به طور کامل بازآفرینی کنند. آنها ممکن است در زیر دوش بایستند و فکر کنند، یا در وان حمام دراز بکشند و تصویری را در ذهنشان به یاد آورند. در ایس حال بازیگر بر موضوعی درونی متمرکز می شود که مانع برانگیختن حواس او خواهد شد. درست آن است که به چیزی فکر نکند و اجازه دهد اندامهای حسّیاش به آبی که او را فراگرفته، واکنش نشان دهند.

هرکدام از مناطق بدن جدا از ارتباط کلّی که با هم دارند، دارای واکنشهای منحصربه فردی هستند. اگر در یک قسمت انقباض روی دهد تأثیر آن بر دیگر نقاط نیز مشهود خواهد بود. بازیگر باید بتواند با تمرکز و برانگیختن آن اندام خاص بر ترمزهای ناخود آگاه حسّی اش فایق آید. این مسئله محتاج توان حسّی بالایی است. اگر در انجام این کار موفق شود، عواطفِ ناب و حقیقی در بازی اش بروز خواهند کرد و جریان طبیعی حواس شکل میگیرد.

برانگیختن کل حواس بدن به تجربهای کاملاً شخصی می انجامد. بازیگر این اتودها را در زندگی واقعی در حالت خلوت و تنهایی انجام می دهد. به همین دلیل وقتی در پایان از او می خواهیم به ما نگاه کند، ممکن است بزند زیرخنده یا تا بناگوشش سرخ شود. او فکر می کند ما به خلوت او وارد شده ایم و این همان قدرت تخیلی است که لحظاتی چند بر واقعیت عینی پیرامونش غالب می شود.

بعد از انجام این تمرینات، بازیگر مجال می یابد ابزارهای حسی ـ حرکتی خود را محک بزند. در زندگی واقعی، هرکدام از حواس او چه واکنشی در برابر محرّ کهای محیطی انجام می دهند. حقیقت این است که او در حین بازی نیز باید به محرّ کهای زیادی پاسخ دهد و کارش کمی پیچیده است. بعضی از منتقدین متُد می پرسند: آیا هنرپیشه واقعاً می تواند واقعیت کامل و پیچیدهٔ زندگی را بیافریند؟ آنها می گویند بازیگر جگونه می تواند شخصیتی دیگر باشد و به اعمال خویش ایمان بورزد و در همان حال از دستورات صحنه بیروی کند و جملات متن را از بَر بخواند. مسئله همين جاست كه او بايد خود را با شرايط پيچيدهٔ فوق تطبیق دهد. مرحلهٔ دوّم کار ما از اینجا آغاز میشود. اتودهای انگیزش حواس را با افزودن یک شی شخصی کامل می کنیم. البته از اشیای دیگر هم می توان استفاده کرد ولی اگر آن شی مربوط به خود بازیگر باشد، نتیجهٔ بهتری خواهیم گرفت. او در همان حال که اتود را اجرا میکند، شی خیالی خودش را به کار میگیرد. مي تواند واكنش حسّى اش را در صداي آ... يا ها ... از گلويش خارج كند. حال با احتیاط یک تحریر صوتی به اتود می افزاییم. چیزی شبیه آوازیا نغمه ای که بازیگر می تواند زیرلب زمزمه کند. بهتر است کلمات آواز حذف شود و تنها موسیقی آن را بشنویم. بازیگر ناخودآگاه میخواهد آواز را به شیوهٔ همیشگیاش بخواند. امّا ما مانع این کار می شویم. لحن او باید مطابق با حسّش در صحنه باشد. این کنترل حسی ـ گفتاری ضرورتی است که باید در اجراهای صحنهای رعایت کند.

بازیگری را فرض کنید که قرار است در برداشتی جدید از هملت بازی کند. کارگردان از او میخواهد تکگویی «بودن یا نبودن» را با خندههای وحشتناک قرائت کند. انگار کل قضیه یک شوخی است. از آنجا که این قطعه همیشه به شکلی آرام، اندیشگون و آمیخته با حسّی معنوی اجرا شده است، او به شکلی ناآگاه در برابر پیشنهاد فوق موضع میگیرد. عضلات دهانش از دستور جدید پیروی نمیکنند و همین مسئله باعث درگیری بازیگر با اندام گفتاری اش می شود. در این مرحله از آموزش، ما به بازیگر می گوییم باالگوهای کلامی و عادات

گفتاری اش بجنگد. او ممکن است با این پیشنهاد موافق نباشد، ولی نتایج آن برای خودش نیز غیرقابل پیشبینی است. اتودهای ما به همین ترتیب پیچیده تر می شوند. در همان حال که کل حواس بدن برانگیخته می شود، به کارگیری اشیای شخصی و استفاده از صدا را اضافه می کنیم و بعد از آن کنشهای بدنی را می افزاییم، اعمالی روزمره چون لباس پوشیدن، صورت شستن، مسواک زدن، شانه کردن مو، خوردن صبحانه و نظایر آن. توجّه بازیگر باید معطوف به منطق مستتر در اعمال باشد. او باید تو آمان رفتار خلاقه خود و تسلسل اعمال جسمانی را مدنظر قرار دهد.

در مرحلهٔ آخر، اغلب اتود با یک تکگویی همراه می شود، مثلاً تکگویی هملت. بازیگر نباید این تکگویی را به شیوهٔ مرسوم در متن اجرا کند. می تواند کلمات را بر اساس حال و هوای کاری که انجام می دهد، ادا کند. در این حال کلمات حاوی معانی جدیدی می شوند که ممکن است با تفسیر و برداشت فُلان کارگردان جور دربیاید.

بعد از آنکه بازیگر این اتود را به طور کامل اجرا کرد، عکسالعمل او را در مقابل کارگردانی ارزیابی میکنیم. ممکن است به او بگوییم اگر محرک دیگری وارد بازیات شود (مثلاً درد) آیا می توانی به کارت ادامه دهی؟ او باید موقعیت را ارزیابی کند. آیا بین کلماتی که ادا میکند و این محرک جدید، می توان رابطهای برقرار کرد؟ اکنون در مرحلهای هستیم که شیوههای مختلف برون فکنی مطرح می شوند. بازیگر خود را برای انواع روشهای اجرایی که ممکن است موردنظر کارگردان باشد، آماده میکند. حتی اگر با بعضی از آنها موافق نباشد، ولی باید بتواند در صورت لزوم تمام و کمال آنها را اجراکند.

من بازیگران را تشویق میکنم که از حوزهٔ رفتارهای روزمره و شرطی فراتر روند و سعی کنند به عواطف نابی برسند که شاید فقط در لحظات خلوت سراغ آنها می آید. با دانستن این نکته که بازیگر در حین بازی اغلب از عادات روزمرهاش در زندگی پیروی می کند، سعی ام بر این بوده که امکاناتی برای شدت بخشیدن به برون فکنی عواطف پیدا کنم. استانیسلافسکی اصطلاح معروفی دارد

به نام «تنهایی در جمع». من با توجه به این مفهوم اتودهایی را طراحی کردم که بازیگر در حین حضور صحنهای بتواند با خودش خلوت کند. مردم اغلب در خلوت کارهایی میکنند که در جمع از انجام آن امتناع می ورزند. مثلاً زنها اگر قرار باشد چیزی زمزمه کنند یا آواز بخوانند، معمولاً در تنهایی این کار را انجام می دهند. اگر هم کسی از راه برسد فوری ساکت می شوند. کارهای ما در لحظات خلوت طوری است که دوست داریم دیگران از آن سر درنیاورند. اگر طرف بپرسد: «چه می کردی؟» می گوییم: «هیچی، چیز مهمتی نبود!» مردم نه تنها در خلوت با خودشان حرف می زنند، بلکه گاه در میان جمع نیز همین کار را می کنند. چیزهایی هست که نمی توان به دیگری گفت: از طرف دیگر، بعضی ها خیلی چالاک و سرزنده هستند و بد هم نمی رقصند، ولی فقط زمانی که با خودشان خلوت می کنند.

«احساس خلوت» با تنها ماندن فرق میکند. شخص ممکن است تنها باشد ولی احساس خلوت نکند. عکس آن نیز صادق است. یعنی ممکن است در جمع باشد ولی همچنان در خلوت خود زندگی کند. لحظهٔ خلوت از آنرو برای ما مهم است که می تواند عواطف ناب بازیگر را برملاکند. برای بیننده نیز همانند نقبی است برون شخصیت.

توانایی اجرای این لحظه (تنهایی در جمع)، آن هم زیر نگاه جماعتی که بازیگر را زیرنظر دارند، به دقت و ممارست احتیاج دارد. یک راهش این است که بازیگر عملی را انتخاب کند که در خلوت انجام می دهد. عملی که حضور فرد دیگر آن را ضایع کند. اگر مؤاخذه اش کنند، از جواب دادن طفره می رود. به هنگام اجرای اتودهای دیگر، وقتی بازیگر به لحظات این چنینی می رسد مایل است آن را تکرار نکند. در واقع حضور تماشاگر در لحظهٔ خلوت باعث آزار او می شود. امّا در اینجا ما سعی می کنیم او را به شیوه ای ناخود آگاه با تجربهٔ زمان خلوت درگیر کنیم تا حضور تماشاگر را حس نکند.

کار با انتخاب مکان آغاز میشود. فرض کنید اتاقی که قرار است خلوتگاه او باشد، حال باید انگیزه ای برای در خود فرو رفتن پیدا کند. مثلاً اینکه به درد

بازیگری میخورد یا نه؟ مضطرب است که چگونه باید در برابر مردم ظاهر شود. او در خود فرو رفته و به لحاظ درونی با این تشویش درگیر شده است. در این لحظه از تصویری بیرونی تقلید نمی کند. اگر دچار مشکل شود، باید به آن خلوتگاه رجوع کند. اگر آن اضطراب در درونش وجود نداشته باشد، نمی تواند این لحظه را بازی کند. امّا اگر واقعاً با خود خلوت کرده بود و آن اضطراب در درونش شکل گرفته بود، این صحنه را بازی می کرد.

تمرینات فوق مرا به کشفیات جدیدی رساند. تا پیش از آن فکر میکردم تکگویی و حدیث نفس ا تنها در تئاتر کارآیی دارد و یک تکنیک ویژه نمایشی است. ولی پس از آن دریافتم مردم در بیشتر اوقات زندگی خود در حال گفتن حدیث نفس هستند. آنها در ذهن خود واکنشهایی خیالی نسبت به دیگران انجام میدهند. واکنشهایی صریح و روشن که در حالت عادی از بروز آن جلوگیری میکنند. بازیگران بعد از اینکه بر اجرای تمرین «لحظه خلوت» مسلط شدند نه تنها قادرند تکگوییهای کلاسیک شکسپیر را اجراکنند بلکه هر نمونه مشابه دیگر، حتی آثار چخوف نیز برای آنها قابل درک خواهد شد. در نمایشنامههای او لحظاتی وجود دارد که بسیار شبیه تکگویی و حدیث نفس نمایشنامههای او لحظاتی وجود دارد که بسیار شبیه تکگویی و حدیث نفس سونیا داخل می شود و از شور و نشاط خودش میگوید امّا در همان لحظه نگران است که مردم چه احساسی دربارهٔ او و قیافهاش دارند.

لحظات خلوت در نمایشهای اپرایی نیز نقش مهمی ایفا میکند. منظورم به همنگام ادای حدیث نفسهای درونی است. در صحنهای از آپرای Der همنگام ادای حدیث نفسهای درونی است. در صحنهای از آپرای Rosenkavalier کُنتس چهرهاش را در آینه برانداز میکند و با خود می اندیشد که ارباب زمان چه آرام آدمی را پوک میکند. در واپسین صحنهٔ اپرای «لاتراویاتا» نیز ویولتا در آینه می نگرد و از آرزوها و تشویشهایش سخن می گوید.

مریلین مونرو در اکتورزاستودیو سر کلاس لی استراسبرگ

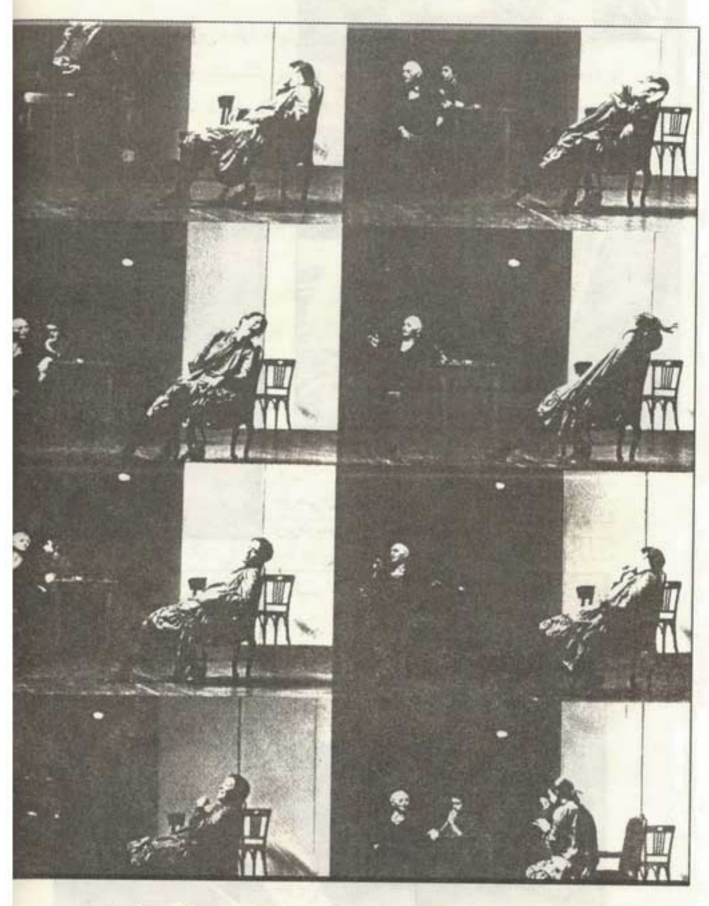




طرحی از مریلین زیرنویس طرح : باید تمرکز بگیرم



استراسبرگ با آیزاک اشترن و یولونیست معروف در تئاتر کُلُن آرژائتین

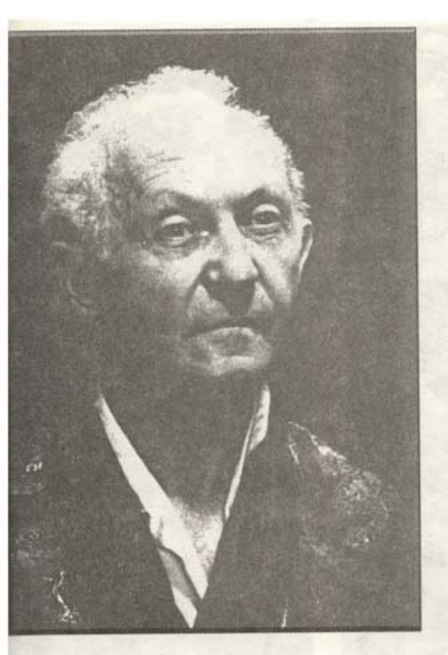


اجرای اتود (رحافظه عاطفی) توسط آنااستراسبرگ در سمیناری در آلمان



استراسبرگ در حال اجرای اتودی در سمینار بخوم (آلمان)

نقش آفرینی معروف استراسبرگ « در پدر خوانده ۲ »





آخرین عکس استراسبرگ بههمراه همسرش آنا و دو پسرش آدام و دیوید (۱۹۸۲)

این لحظات که واجد حالاتی نمایشی هستند در اصل از زندگی واقعی آدمها اخذ شدهاند. لحظهٔ خلوت به ما می آموزد که انسانها به هنگام تنهایی، عواطف ناب و بی آلایش خود را بروز می دهند و این عواطف در ذات خود حالتی دراماتیک دارند.

تمرینات ما محدود به لحظهٔ خلوت نمی شود. ما از این اتود در بطن تمرینات دیگر نیز استفاده می کنیم. عوامل دیگری چون تحریک کل حواس، به کارگیری اشیای شخصی، کارهای روزمره، تک گویی، آواز و ... در آن آمیخته می شوند. از بازیگر می خواهیم اتودهای فوق را به شکل ترکیبی انجام دهد. ممکن است مدت اتود تا یک ساعت طول بکشد. او باید تحمّل کافی داشته باشد. آزمایشی است که برای اجرای صحنههای بلند مفید است، همچنین برای قطع و وصلهای طولانی که به هنگام فیلمبرداری پیش می آید.

تمرین دیگری که از آن استفاده می کنیم، تمرین حیوانات است. بازیگر با اجرای آن می تواند به تفاوت های فردی خودش با شخصیت فرضی نمایش پی ببرد. در اینجا او مجبور است پیش از آنکه به عواطف و رفتار خویش توجه کند، اقتضائات نقش را مدنظر قرار دهد. برای آنهایی که کلیشههای ذهنی و رفتاری ویژه دارند، اجرای این اتود را لار همان مراحل اول آموزش توصیه می کنیم تا از سیطرهٔ آنها رها شوند. اهمیت اتود حیوانات به این دلیل است که تأثیر زیادی بر شخصیت سازی جسمانی بازیگر دارد. تمرین را از مشاهدهٔ رفتار حیوان آغاز می کنیم. حرکات متنوع حیوان می بایست دقیقاً مورد مطالعه قرار گیرد. مرحلهٔ بعد عینیّت بخشیدن به این حرکات توسط بازیگر است. او اکنون در می یابد برای عینیّت بخشیدن به این حرکات توسط بازیگر است. او اکنون در می یابد برای حرکات را انسان راحت تر از حیوان انجام می دهد، مثلاً کار با پنجهٔ دست. حرکات را انسان راحت تر از حیوان انجام می دهد، مثلاً کار با پنجهٔ دست. حیوانات نمی توانند مثل ما آزادانه از پنجهٔ خود استفاده کنند. بعد از آنکه بازیگر متوجه تفاوت های جسمانی خود با حیوان شد، اجرای عملی حرکات را همراه با کنترل انرژی جسمانی خود ارائه می دهد. در این حالت هنوز از حس و عاطفه خبری نیست. بنابراین تمام تمرکز معطوف به ادارهٔ اندامهایی است که قرار است خبری نیست. بنابراین تمام تمرکز معطوف به ادارهٔ اندامهایی است که قرار است

حرکات حیوان را انجام دهند. بازیگر یاد میگیرد چگونه با تمام بدن خود انرژی جسمانی حیوان را بیافریند و به درکی از زندگی فیزیکی او برسد. قدرت و مهابت شیر، نرمش و انعطاف گربه و رفتار غریب میمونها وقتی به آدم نگاه میکنند، از مواردی است که باید مورد توجه قرار گیرد. مرحلهٔ بعد اجرای حسّی حرکات است. مثلاً یک حیوان با چه انرژی و حسّی می تواند بلند شود. او می تواند این صحنه را به شکلی خیالی اجراکند، حتی اگر نمونه آن را در طبیعت ندیده باشد. مجاز است صدای حیوان را دربیاورد و اگر خواست با همان صدا چیزهایی بگوید. این تمرینات ادامه می یابد تا ماکمکم بتوانیم شخصیتی انسانی را با خصوصیاتی برگرفته از یک حیوان بیافرینیم.

وقتی شما یک شامپانزه را مورد مطالعه قرار میدهید و بر اساس آن یک شخصیت انسانی میسازید، دیگر خود حیوان را بر روی صحنه نمیبینید. این آدم با لحن و صدای انسانی خود رگههایی از شخصیت شامپانزه را در خود نهفته دارد. او اکنون فردی ویژه است با برخی خصوصیات جسمانی که یادآور آن حیوان است.

بعضی بازیگرها از اجرای اتود حیوانات طفره می روند. ترسشان این است که مبادا به حیوان تبدیل شوند. ولی در واقع از ستیز با عادات رفتاری خودشان وحشت دارند. این اتود به حرکات بدنی متنوعی احتیاج دارد که در حالت عادی بازیگر هیچ وقت آنها را انجام نمی دهد. حرکاتی که در کلیشه های رفتاری او اختلال ایجاد می کنند.

اتود دیگری که در جریان آموزش از آن استفاده می کنیم، اتود حافظهٔ عاطفی است که نیازی به تقلید و وانمودسازی ندارد. به وسیلهٔ آن می توان لحظات درخشانی در اجرا خلق کرد. محتوای آن این است که بازیگر باید تجربه یا خاطرهای را به یاد آورد که او را به شدّت متأثر ساخته است. زمانش می تواند تا هفت سال قبل باشد. من از بازیگر می خواهم شدید ترین حسّ آن خاطره را زنده کند؛ حسّی چون خشم، ترس یا هیجان. او سعی می کند عواطف و ادراکات مربوط به آن تجربه را به شکلی حسّی بروز دهد. اکنون باید شرایطی را که به آن

تجربه منجر شد، مجسم کند. در کجا بود؟ با چه کسی؟ چه پـوشیده بـود؟ چـه میکرد؟ و ...

به بازیگر میگویم: «تجربه جدید را انتخاب نکن. نه اینکه اثر نمیکند، تجربهٔ کهنه اثرش بیشتر است. اگر آن را بیابی و به کارش بگیری تمام عمر به دردت میخورد. ممکن است یک تجربهٔ جدید الآن مؤثر باشد ولی دو سال بعد فراموش می شود. اگر می بینی یک تجربهٔ کهنه بعد از سالها هنوز در ذهنت باقی مانده، دلیل بر این است که تأثیر آن بالا بوده است.»

بازیگر اتود را آغاز میکند. قرار نیست از خاطرهاش چیزی بگوید، تنها باید حافظهٔ حسّیاش را برانگیزد. آنچه میبیند، میشنود، میبوید، میچشد و لمس میکند. افزون بر آن تجربهٔ حرکتیاش در خاطره اهمیت دارد.

بعضی از مربیّان بازیگری از این اتود به شیوهای نادرست استفاده میکنند. آنها میخواهند مضمون خاطره را بدانند. من مایل به این کار نیستم. چه بهتر که بازیگر هم نگوید. فقط به او توضیح می دهم در صورت بروز مشکل در کارش و یا ارزیابی تمرکزش چنین سؤالی خواهم کرد. اکنون به نمونهای می پردازیم که در یکی از کلاسهای من ضبط شده است. بازیگر به محض شروع کارش میگوید: «سرد است». ما میبینیم که او احساس سرما را در بدنش توزیع کرده یا نه. بعد اضافه میکند که نوع خاصی از سرما را در بعضی نقاط بدنش احساس میکند. به او می گویم: «بر آن نقاط جداگانه متمرکز شو و سعی کن به یاد آوری چه نوع سرمایی دارند. اگر نمی توانی شنا کنی، نگران نباش. خیلی ساده بازوهایت را حرکت بده، غرق نخواهی شد. ا در ادامه، از او میخواهم به یاد آورد چه پوشیده است و جنس لباسش جیست؟ سعی میکند جزئیات بیشتری را تصویر کند. اکنون می فهمد جنس لباس، محرک سرما در دستانش بوده است. بعد صدای ریزشی در زمین را می شنود، بوی خاک می آید. حال صدایی خفیف تر، شبیه يژواک. وقتي صدا شدّت ميگيرد ناگهان به گريه ميافتد. در همان حال كه عواطفش سرریز کرده، مویه کنان می گوید: «یک دقیقه صبر کنید.» بازآفرینی جزئیات اصیل رویداد توسط حافظهٔ عاطفی باعث می شود تا بازیگر به حسّی

واقعی برسد. (یادتان باشد که ما اصل ماجرا را نمی دانیم، فقط از نشانه هایی جزیی آگاه هستیم).

مهم نیست که او کلماتی منطبق با حسّش پیدا نمیکند. چرا که نویسنده برای اجرای صحنه به قدر کافی برایش جمله و عبارت تهیّه دیده است. مسئله اینجاست، احساسی او را تحت تأثیر قرار داده، که منشأیی ارادی داشته است. در این مرحله اتود را قطع میکنم:

ابسیار خوب، آیا ما نقطهٔ اوج صحنه را حس کردیم؟ بله، کاملاً. پس دیگه کافیه. چشمهات رو بازکن و منو ببین. تو به یک دستمال احتیاج داری.»

من همیشه یادم می رود بگویم برای اجرای اتودهای حافظهٔ عاطفی دستمال کاغذی همراه داشته باشید. کاری که این بازیگر، انجام داد، بازآفرینی تمام عیار یک تجربهٔ عاطفی بود. در همان حال که عواطفش را بیان می کرد، توانایی خود برای کنترل آن را می آزمود.

استانیسلافسکی درسالهای آخر عمرش سعی داشت عواطف واقعی بازیگر را توسط روشهایی ساده و ممتنع برانگیزد. متأسفانه، حرف درست او که: عواطف را نمی توان مستقیماً برانگیخت، با این سوء تعبیر روبه رو شد که: اصولاً عواطف برانگیختنی نیستند. او هیچ وقت از خواست اصلیاش پایین نیامد که بازیگر باید در نقش، زندگی بدمد. به هرحال، به دلیل مشکلات به وجود آمده، امید داشت بازیگری را که آموخته بود با اعمال روان ـ تنی به واکنش عاطفی برسد، دوباره و چند باره به همان احساس برساند. من در تمرینات حافظهٔ عاطفی با مشکل خاصی برخورد نکردم و سعیام این بوده که به کارگیری آن را گسترش دهم. در سمینارهای پاریس، آرژانتین و آلمان روشهای اجرایی آن را به نمایش گذاشتم. در جلسات فوق، بینندگان متعجب بودند که بازیگر با چه سرعت و سهولتی به احساس موردنظر می رسد و چقدر آسان می تواند از یک حس به حس دیگر منتقل شود. به نظر می رسد برای نخستین بار، بازیگر می توانست همان چیزی باشد که ادوارد گوردون کریگ آرزو داشت. یعنی می توانست همان چیزی باشد که ادوارد گوردون کریگ آرزو داشت. یعنی عروسک بزرگ خیمه شببازی. ماریونتی که مهارتهای درونی و بیرونیاش

تحت اختيار خودش بود.

تمرین دیگری که ارتباط بین تکانه های حسّی و عواطف بیانی را روشن میکند، تمرین رقص و آواز است. این تمرین حالت برون فکنی را در بازیگر شدّت می بخشد. در اواسط دههٔ پنجاه بود که آن راکشف کردم. آن سال ها علاوه بر کارگردانی در آکتورز استودیو در کارگاهی دیگر نیز کلاس خصوصی داشتم. آنجا در میان دانشجویان، خواننده ها و رقصندگانی بودند که دوست داشتند بازیگری را بیاموزند. نمایش موزیکال در دههٔ چهل با اجرای «آکلاهاما» رونقی گرفت. (البته قبل از آن تئاترگروپ اجرایی موزیکال به نام «جانی جانسون» را به صحنه برده بود) بازیگران این گونه نمایش ها می خواستند خودشان را برای اجرای نقش های دراماتیک و مشکل تر آماده کنند. نقش هایی از آن دست که در داستان وست ساید» یا «ویولن زن روی بام» وجود داشت.

آنها از الگوهای ریتمیک و بدنی منظمی پیروی می کردند که کارشان را به عنوان بازیگر مشکل می کرد. سعی من این بود که با تمهیدهایی الگوهای کلامی و حرکتی آنها را بشکنم. رقصنده محدود به شکل اجرایی رقص است. اما بازیگر می تواند بر مبنای شخصیت و موقعیت حرکت کند. یکی از تمرینهای من این بود که از آنها می خواستم کاری ساده را برخلاف عادات و آموزشهای همیشگی خود انجام دهند. به یکی می گفتم روی صحنه بایستد، هیچ کاری انجام ندهد، فقط در رهایی کامل به ما نگاه کند. چند بار اولی که این تمرین را انجام دادیم، فهمیدم آنها سریعاً حالت خاصی به بدنشان می دهند (به شکل یک پُز عمومی) فاصلهٔ پاهایشان بیش از حالت عادی بود. من به این طرز ایستادن آنها «قالبی» می گفتم. چون حالت کلی و عمومی داشت. فردیت خاصی در آن دیده نمی شد. خودشان هم قبول داشتند که ناخود آگاه این کار را انجام می دهند. از آنها می خواستم حالتشان را عوض کنند. این بار پاها را به هم می چسباندند، به شیوه ای غیرطبیعی. اسم این را گذاشتم «حالت نظامی»، معنی اش این بود که مجری صرفاً اوامر را اجرا می کند و به خواست خودش اهمیت نمی دهد. به آنها ممبری صرفاً اوامر را اجرا می کند و به خواست خودش اهمیت نمی دهد. به آنها گفتم: «نه ژست قالبی» می خواهم نه «حالت نظامی»، کافیست خودشان باشند، باشنه گفتم: «نه ژست قالبی» می خواهم نه «حالت نظامی»، کافیست خودشان باشند، به آنها

راحت و رها بدون هیچ فشار اضافی. فقط بایستید و بگذارید یاهایتان شما را نگه دارند. لازم نیست حالتی بگیرید که انگار یک بازیکن راگبی می خواهد توب را از شما بقاید. در تمرین دوّم از بازیگر میخواهیم آواز مورد علاقهاش را بخواند، البته با شیوهای متفاوت. به جای آنکه تداوم قطعه را حفظ کند. کلمات را جدا جدا به شکل سیلاب ادا میکند. لازم نیست سر سیلاب واجد آهنگِ اصلی قطعه باشد. بدین ترتیب، به طور ارادی می تواند آواز را به گونهای دیگر اجرا کند. مثلاً اگر قرار است آواز «تولدّت مبارک» را بخواند. این شیوهٔ خواندن که: تَوَ ـلّدَت ـمُ ـبا ـرک! فایدهای ندارد. باید برای هر سیلاب مایه بگذارد. تو ....! با قدرت تمام در همین حین متوجه باشد که بدنش رهاست وانقباضی ندارد. یک نفس عميق احالا سيلاب بعدى و ... ادامه برنامه! شدّت صدا بدون دليل خاصّى مى تواند ثابت بماند. مسئلة مهم اين است كه ساختار قطعه مرعوبتان نكند، شما باید آن راکنترل کنید. بازیگر گاه کلمهای را یک نفس ادا میکند. مثل: شا....دی! نمی تواند بین آن وقفهای ایجاد کند. در این حال به او میگوییم حرکتِ واژه را بگیرد. صوتهارادقیقاً ازهم تفکیک کند. بین دوسیلاب، نفس عمیق بکشد و کارش را ادامه دهد. به این تر تیب، کمکم می تواند برابزارهای بیانی اش مسلط شود. او با اجرای این تمرینات می فهمد تا چه حد زیرنفوذ عادات کلامی خویش قرار دارد. نکتهای که کشف کردم این است که در شروع تمرین گاه اتفاقات عجیب و غریبی میافتد که ربطی به اتود ما ندارد. مثلاً، بـازیگر ایسـتاده و مـن میگویم: شروع کن! بعضی ها همان لحظه خنده شان میگیرد، بعضی دیگر لب ور می چینند. علّتش را نمی فهمیدم. بازی خاصّی در کار نبود. این اتود فقط اراده آنها را محک میزد. گاهی اوقات واکنشهای عصبی در اندامشان دیده میشد. مثلاً انگشتان دست خود به خود شروع می کردند به حرکات اضافی. این موضوع را که به بازیگر میگفتم، انکار میکرد. در حقیقت از وقوع این حرکات آگاه نبود. این مسئله مرا به شکلی ناآگاه به کشف نکتهٔ مهم دیگری کشاند. منظورم رابطهٔ بین بازیگر و بیننده است. گاه هنرپیشه میخواست کاری انجام دهد ولی حضور تماشاگر آن چنان سنگین بود که باعث اختلال در اجرا می شد. در مورد این اتود

خاص، همین را بگویم که یک زندگی خیالی و ذهنی در پشت حضورشان محسوس نبود، عاملی که بتواند توجهشان را از تماشاچی منحرف کند. اینجا بود که فهمیدم بازیگر حتی زمانی که قرار نیست بازی کند، تحت تأثیر مخاطب است. همین که روی صحنه بایستد و وظیفهای به او محوّل شود، کافیست.

در این موارد، کنترل اراده دشوار به نظر می رسید. به بازیگر می گفتم به اتفاقی که برایش می افتد، توجه کند. آنها اغلب از درون می لرزیدند. من متوجه این قضیه نمی شدم. بارها شاهد بروز عواطفی بودم که بازیگر نمی توانست تعریف دقیقی از آنها به دست دهد. از او می پرسیدم: این چه حسّی است؟ ترس؟ پریشانی؟ خشم؟ ناکامی؟ عشق؟ (در معنای فرویدی، معشوق بودن نه عاشق شدن) در جوابم گفت: اجازه دهم این حس به صورت یک آواز بروز کند.

در ادامه، تکملهای بر اتود آواز اضافه میکردیم که همانا حرکت بود. بازیگر صاف و ساده می ایستاد، و این بار حرکتی نابه هنگام انجام می داد. رقصنده ها معمولاً همان حركات هميشكي خودشان را اجرا ميكردند. شكستن اين فیگورها برایشان دشوار بود. به دیگران میگفتیم خود را به حرکت وادارند. بعضی از آنها خم و راست می شدند. عدّهای دیگر ژستهایی می گرفتند که يشتش ايدهٔ خاصّي نبود. از يكي از أنها خواستم حالتي راكه گرفته، تكرار كند. مکث زمانی و تکرار حرکت باعث شد که نوعی ریتم بهوجود آید او فکر کرد این حالت تصادفی و خلق السّاعه بوده است. مگر نه این است که بازیگر باید اعمال خلقالسّاعه را در صحنه تكرار كند. رقصنده ها مشكلي خاص در صدایشان دارند. فشار و کشیدگی عضلات بدن معمولاً باعث انقباض و گرفتگی در اندامهای صوتی میشود. از یکی از آنها خواستم درهمان حال که تمرین حرکت را انجام می دهد، آهنگ بدون کلامی بخواند. صدایش نسبت به تمرینات اوّلیه شفّاف تر شده بود. رهایی از تنشهای عضلانی بدنش علّت اصلی این تحوّل بود. نکتهٔ مهم این است که شخص ریتمهای فیزیکی را دریابد و نگران اتفاق بعدی نباشد. در واقع، احتیاجی ندارد بداند چه روی خواهد داد. او به خودش می گوید: «حرکت کن!» و این حرکت را دوباره تکرار می کند تا به یک

ریتم تبدیل شود. حتی اگر شبیه به هیچ رقصِ خاصی نباشد.

وقتی هنرپیشه احساس کرد با انرژی فیزیکیاش درآمیخته است، صدایش منفجر می شود. اولین سیلاب «شادی» نه به صورت شا... ! (پیوسته) بلکه شاا (مقطع) به بیرون شلیک می شود. اگر سیلاب قبلی را تکرار کند یعنی صدا تسلیم ریتم بدن شده و او هنوز بر ابزار صوتیاش مسلّط نیست. در واقع، به سادگی از ضرباهنگ بدنش اطاعت کرده است. او باید بتواند در حین حرکات سریع، آرام صحبت کند و از آن مهم تر به هنگام حرکات آهسته، تُند و فشرده سخن بگوید. اگر چه من این تمرینات را با رقصندگان و خواننده ها آغاز کردم، ولی برای بازیگران نیز کارآیی زیادی داشت. مجموعهای از اتودهای دیگر نیز هست که به هنرپیشه یاد می دهد چگونه عادات کلامی اش را بشکند و برون فکنی عواطف را تحت ارادهٔ خودش درآورد. بازیگر جوانی بود که مدّت زیادی با من کار میکرد ولی پیشرفتش رضایت بخش نبود، می دیدم همه چیز را درست انجام می دهد. تمرکزش به جاست، امّا واکنشهای ضعیفی ارائه میدهد. او جزء اولین کسانی بود که تمرین رقص و آواز را انجام داد. شخصیتی خونسرد و آشوبناپذیر داشت. هیچ وقت عواطفش را زیاده از حد نشان نمی داد. توقع داشتیم کارش را درست انجام دهد. اگر همان دقت و ثباتی را که در حالت عادی داشت به هنگام اجرای اتود به کار میبرد، قطعاً موفق می شد.

تمرینش را که شروع کرد برخلاف بازیگران دیگر، علائم حسّی ـ عاطفی از خود بروز نداد. در اجرای آواز دچار مشکل شد. به نظر میرسید همین مشکل را به هنگام قسمت ریتمیک اتود داشته باشد. چیزی درون او بود که مانع می شد حسش را بیرون بریزد. چیزی که برای من قابل رؤیت نبود. هرچه بود نمی گذاشت صدایش را رها کند.

معمولاً وقتی بازیگر کاری درست انجام می دهد ولی حسّی از آن کار ساطع نمی شود، می گویند طرف بی استعداد است. حال آنکه همیشه این طور نیست. احساس می کردم این بازیگر استعدادی غریب و نهانی در وجودش دارد که باید کشف کرد. استعدادی که قابل رؤیت نیست. چه می توانستم برای او بکنم؟ آیا

قادر بودم او را از عادات و الگوهای غیربیانی اش برهانم تا رفتاری مبتنی بر نیازهای نمایشی صحنه از خود بروز دهد؟

سرانجام اتود رقص و آواز، كار خودش را كرد. بعد از تمرينهاى زياد و به كارگيرى حركت و كلام، جنبههاى بيانى كارش بهتر شد. خوشحالم كه حدسم دربارهٔ او درست بود.

این تمرینات همچنان با بازیگران دیگر ادامه داشت. آنها کمکم از این نکته آگاه می شدند که چطور در همان حالت ایستاده می توانند تنشهای عصبی خود را کاهش دهند. آنها می بایست انقباضهای موجود در اندامهای صوتی خود را که مانع بروز عواطف می شد، برطرف کنند. در آغاز کار، هدف رسیدن به حالت طبیعی بدن در موقعیتی ایستاست. بخش دوّم، علی رغم حالات ریتمیکی که ایجاد می کند به بازیگر این فرصت را می دهد که اعمال دینامیک و منحصر به فرد خودش را انجام دهد. به هنگام اجرای قسمت سوّم اتود متوجه مشکلی شدم، آنجا که قرار است سیلابها را به شکلی انفجاری ادا کنند و درعین حال حرکات ریتمیک را ادامه دهند، در این لحظه، برون فکنی دچار اختلال می شد. چه کار باید می کردیم؟ اجرای دوبارهٔ اتود.

اگر بازیگر می توانست برون فکنی مطلوبی در این اتود ارائه دهد، در اجرای صحنه ای نیز شاخص تر ظاهر می شد. در واقع، قدرت حسّی اش افزایش می یافت. بعد از بررسی مشاهداتم به این نتیجه رسیدم که ارتباطی قطعی بین خواست بازیگر برای اجرای این اتود و مشکل برون فکنی عواطف وجود دارد.

مدتها بود که میخواستم این معما را حل کنم. آیا مشکلی چون برون فکنی عواطف را می شد با چنین تمرین ساده ای از میان برد. سعی کردم منطق پشت قضیه را کشف کنم. داستان پاشنه آشیل راهنمای خوبی بود. او فکر می کرد فناناپذیر است. مادرش همان دم که به دنیا آمد، در آبی جادویی غسلش داده بود. اما چون پاشنهٔ پایش را گرفته بود، این نقطه خیس نشد و آشیل آسیب پذیر باقی ماند. سرانجام در جنگ تروا تیری بر پاشنه اش نشست و باعث مرگش شد.

ما در تمرینات خود به یک پاشنه آشیل رسیده بودیم. حقیقتی که از طریق آن

می توانستیم کل مشکل را از بین ببریم. آن حقیقت این بود که اگر اتود سیر طبیعی خودش را طی کند و اتفاق خاصی در آن نیفتد، یعنی اختلالی وجود ندارد و عواطف درست بیان شده اند. اگر حضور تماشاگر شما را مسحور خود نکند، مطمئن باشید ابزارهایتان درست کار کرده اند. حال فرض کنید تنشها و تکانه های زائد سراغتان بیاید. باید با آنها به گونه ای کنار بیایید که در خدمت اتود باشند. در غیر این صورت به واکنش های متناوب عصبی تبدیل می شوند که عواطف را زایل می کنند.

تمرینهایی که تا اینجا برایتان توضیح دادم، اولین مرحله برای آموزش بازیگری است. در واقع مربوط به کار بازیگر روی خودش می شود، مباحثی چون تمرکز، توانایی برانگیختن حواس و تجارب شدید، تربیت صدا و بیان، حذف عادات بازدارندهٔ رفتاری و عوامل غیربیانی که ناشی از معذورات اجتماعی هستند، در این تمرینات مطرح می شوند.

مرحلهٔ دوّم کار ما، بالا بردن کیفیّت اعمالی است که بازیگر روی صحنه انجام می دهد. این کیفیت به میزان حقیقت و منطقی که در اعمال نهفته است، بستگی دارد. بازیگر در این مرحله می آموزد که با همبازی اش تعامل منطقی داشته باشد. باید منظورش را به شکل واضح به او برساند و در صورت لزوم قانعش کند، آن هم نه به شیوه ای تصنّعی. کار بداهه سازی ما اینجا بیشتر می شود. بعد از آن اتود حیوانات را از سر می گیریم. هدف آن است که بازیگر در کی از رفتارهای فیزیکی مختلف کسب کند. در ادامه به جستجوی تجاربی می پردازیم که عواطف او را برانگیزند. این تجارب می توانند در فرآیند حافظهٔ عاطفی مؤثر واقع شوند. مرحلهٔ بعد، اجرای بخشهایی از نمایشهای معروف است. معمولاً بازیگر صحنه ای را انتخاب می کند که ایده و تفسیری شخصی دربارهٔ آن دارد، مثلاً در مورد شخصیت نمایش، مضمون و محتوای آن یا چیزی دیگر. اما این ایده ها و

<sup>#</sup> در همین رابطه تمرینی داریم به نام gibberish یا تندگویی. بازیگرها با سرعت زیاد با هم حرف می زنند ولی در همان حال باید دقیقاً به حرفهای یکدیگر توجه کنند که چه می گویند و چه می شنوند.

مفاهیم اندیشمندانه می توانند برای او مشکل ایجاد کنند. منظورم در اجرای عملی نقش است. یک نفر ممکن است ایده های درخشان نظری، نقادّانه و فلسفی دربارهٔ فلان نمایش داشته باشد ولی نتواند روی صحنه کاری انجام دهد. بنابراین، انتخاب صحنه ها صرفاً به خاطر بازی عملی بازیگر است. فرصتی است که بتواند مهارتهای آموزشی خود را در اجرای متون دراماتیک بیازماید. برخوردش با شخصیتها نیز نباید از روی تفسیر به رأی باشد. هملت، استنلی کوالسکی، اتللو، بلانش دوبوآ، لیدی مکبث یا ویلی لومان. فعلاً نمی تواند عمق این شخصیتها را بشناسد. او در حال حاضر یک صنعتگر است، صنعتگری که ابزارش را محک می زند، هنوز هنر مند نشده است.

استانیسلافسکی در جستجوی راهکاری مشخص بود تا به بازیگر درارائهٔ رفتارهای منطقی و قابل باور در صحنه، یاری رساند. سؤالات نظام مند او از بازیگر چنین بود: تو چه کسی هستی؟ در کجا قرار گرفته ای؟ آنجا چه می کنی؟ چه وقت و تحت چه شرایطی کارت را انجام می دهی؟ چه عواملی بر رفتارت تأثیر می گذارند؟ پاسخ به این سؤالات گاه به روشی اندیشمندانه صورت گرفته که باری از دوش بازیگر برنمی دارد. برای اینکه این برداشت را تصحیح کنیم، باید بدانیم در صحنه چه روی می دهد. خیلی ها «رویداد صحنه» را با طرح و توطئه نمایشی یا plot اشتباه می گیرند. این دو با هم فرق می کنند. طرح و توطئه لزوماً رویداد صحنه نیست.

ما برای اینکه بفهمیم رویداد چیست، به اتفاق بازیگران داستانهای کوتاه همینگوی، ایروین شاه، دوروتی پارکر، کولت و موپاسان را در کلاس مرور می کردیم. این داستانها در عین اعجاز، خودکفا و کامل هستند و به خوبی نیز نوشته شدهاند. خواندن آنها در کی از مفهوم «موقعیت» به بازیگر می دهد. گفتگوها شامل کنایه ها و اشاراتی است که همه چیز را بیان نمی کنند و در حد لازم به خواننده اطلاعات می دهند. از آنجا که بخش مهمی از داستان به توصیف

وقایع می پر دازد، شخصیت ها زیاده گویی نمی کنند و موجز حرف می زنند. به عقیدهٔ من بازیگر وقتی داستان کوتاه را میخواند، فرق بین کلام مؤثر و حرّافی را درمی یابد. از سوی دیگر، ارتباط بین کلام و رویداد صحنه را به وضوح درک میکند. بگذارید مثالی برایتان بزنم: ارنست همینگوی داستان کو تاهی نوشته، به نام «تیه هایی شبیه فیل های سیید»، داستان دربارهٔ یک زوج آمریکایی است که در مسافرخانهای اسپانیایی نزدیک ریل راه آهن، اُطراق کرده اند. مشخص نیست ازدواج کردهاند یا نه. دانستنش نیز اهمیتی ندارد. این طور که مشخص است وضع مالی شان خوب است. برای تفریح و خوشگذرانی آمده اند. زن یک سقط جنین در پیش دارد، ولی از انجام آن راضی نیست. حاضر است برای آنکه رابطه شان از هم گسسته نشود هر کاری بکند. بنابراین سقط را می پذیرد. طرح و توطئهٔ داستان این است. امّا چرا همینگوی این اسم را روی داستان گذاشته؟ در ابتدای قصّه، زن از میان درختها به تپّهها نگاه میکند و خیلی ساده میگوید: «اینها چقدر شبیه فیلهای سفید هستند!» مرد پاسخ میدهد: «من که تا حالا یکدونه هم ندیدم!» زن دوباره میگوید: «نباید هم ببینی!» در همین حال نوشیدنی سفارش می دهند و بحثشان بالا می گیرد. در پایان، مرد اثاثیه سفر را به ایستگاه میبرد و زن تنها در مسافرخانه مانده است. او (مرد) گفته برمیگردد و قبل از آخرین مرحلهٔ سفر ماجراجویانه به سوی دکتر جراح، نوشیدنیشان را تمام خواهند كرد.

بازیگرها معمولاً این صحنه را این طور بازی میکنند که مجادلهٔ زن برای سقط جنین را محور قرار می دهند. البته کنش داستان چنین است امّا وقتی در مقابل سؤالهای معروف خودمان قرار میگیریم (که؟ چه؟ کجا؟ و ...) به مسئلهای مهم تر می رسیم که همان رویداد باشد. از سویی عنوان داستان همچنان سؤال برانگیز است. زن از مرد بسیار خیال پرداز تر و حسّاس تر است. امیدوار است رابطه ش با او با به دنیا آمدن یک بچه مستحکم تر شود. امّا مرد متوجه احساسات زن نیست. آن چنان که باید از او قدردانی نمی کند و فقط به دنبال یک زندگی آسان و لذّت جویانه است. آنها سفر می کنند و خوش می گذرانند ولی در

اصل همه به خاطر رضایت مرد است. نشانههایی از رسوب واقعیت در رفتار زن، حاکی از آن است که فاصله موجود بین آنها پُر نخواهد شد.

در پایان صحنه، وقتی زن تنها روی صحنه مانده، کافی نیست بازیگر فقط بنشیند و حس انتظار را بازی کند. او باید لحظه را از چیزی اشباع کند که استانیسلافسکی به آن «مکث ستاره» میگفت. لحظهٔ تنهایی روی صحنه، لحظه ای است که بازیگر می تواند حقیقت وجود خودش را برای همه آشکار کند. شباهت زیادی به یک کادانس در کنسر تو دارد. آنجا که نوازنده با استادی کامل، روی یک مضمون (تم) شروع می کند به بداهه نوازی کردن.

اگر بازیگر در این صحنه، کلام را دریابد ولی از رویداد آگاه نباشد، کار عمیقی ارائه نمی دهد. برجسته کردن مجادله، صحنه را تنها به نزاع بین دو نفر تبدیل خواهد کرد. با کشف درست «موقعیت»، فارغ از قضیه داستان، می توان ویژگی های شخصیتی این دو آدم را پیدا کرد. حساسیّت یکی و لذّت جویی دیگری آشکار می شود. امیدورزی زن در تقابل هوس بازی مرد قرار میگیرد. به این ترتیب می فهمیم آنها که هستند. اما هنوز عناصر مهم دیگری از شخصیت باید شناسایی شود. زن حامله است. روز بسیار گرمی است. او پشت سر هم نوشیدنی سفارش می دهد ولی هیچ کدام را آن طور که باید نمی نوشد. برای بازیگر ضروری است که حسّ گرما را دربیاورد و از آن مهم تر اینکه چرا زن واکنشی منفی در برابر نوشیدن دارد. \*\*

تأکید بر این مسئله واجب است که هر بازیگر خوبی، خواسته یا ناخواسته از روشی شهودی استفاده میکند. آنهایی که صرفاً بر مهارتهای فنّی متکی هستند خیلی ساده، دنبال محرکهای محسوسی هستند که در نوشیدنی وجود دارد. یعنی طعم آنکه می تواند زن را پس بزند. امّا بازیگران حسّی می تواند حسّ گرما، طعم نوشیدنی و به ویژه واکنشهای عاطفی زن در موقعیتهای بحرانی را به

<sup>\*</sup> خیلی از بازیگران هستند که در تحلیل پیشینهٔ شخصیت وسواس دارند. مثلاً اینکه از کجاً آمده و آمدنش بهر چه بوده؟ ولی این اطلاعات نتوانسته رفتار آنها را در صحنه متحوّل کند. دریغاکه هنوز در بند جملات هستند.

خوبی ارائه دهند. گاه شخصیت، عواطف خودش را پنهان میکند و حرفی میزند که حرف دلش نیست. مثل آنجا که مرد از زن میپرسد: «حالت بهتره؟» و او میگوید: «بله، خوبم». ولی ما حس میکنیم که خوب نیست. دربازیگر باید به حسّ «زیر متن» برسد. در پشت هر جمله زیرمتنی وجود دارد که منشأ عواطف و احساسات شخصیت است. رسیدن به اعتماد به نفس در صحنه منوط به درک درستی از رویدادهای پیرامون، اعمال جسمانی و شناسایی «زیر متن» است.

وقتی بازیگر فرق بین طرح داستانی و رویداد صحنه را دریافت، می تواند هر صحنه را به تعدادی کُنش یا عمل تقسیم کند. این اعمال در عین حال که به موقعیت دراماتیک صحنه مربوطاند، توجه بازیگر را معطوف به واقعیتهای محسوس پیرامونش می کنند. به او در کی از مکان رویداد می دهند و کارهایی روزمره که ممکن است در این مکان انجام دهد. او باید نه تنها رفتار ظاهری شخصیت بلکه ذهنیّات و تجربیات عاطفی او را نیز خلق کند. اعمال جسمانی تحت تأثیر کنشهای عاطفی هستند. استانیسلافسکی به هنگام کارگردانی اتللو، تشریح دقیقی از کنشهای صحنه و اعمال جسمانی لئونیدوف (بازیگر نقش اتللو) ارائه داد که هنرپیشه را قانع نکرد. بعد برای توجیه این اعمال به او گفت: «شما باید ذهنیّات شخصیت را بشناسید.» و رفت سراغ تحلیل ذهنی شخصیت در آن صحنه خاص. یکی از مسائل بازیگر این است که: چطور می تواند دنیای دهنی شخصیت را در خلال تمرینها کشف کند؟

در این جاست که تمرینات بداهه سازی، حافظه عاطفی و حافظهٔ حسّی به کار می آیند. تجربیات من در این پنجاه سال نشان داده که هر وقت بازیگر به شیوه ای عقلانی با نقش برخورد کرده، به ندرت به نتیجه رسیده است. در این حالت فکر و عملش با هم سازگار نیست. در حالی که اگر با کنشهای خود درا میزد، شرایط محیط را قبل از ورود به صحنه مدنظر قرار دهد و فکر کند که اگر متنی وجود نداشت و در این موقعیت قرار می گرفت، چه کار می کرد؟ موفق تر خواهد بود. در این حالت، به شکلی خود به خود، رفتاری منطقی و مقتضی با نقش ارائه خواهد داد. اکنون می تواند بگوید اولین وظیفهٔ خود را به عنوان اکتور

(کنشگر) انجام داده است. اکتور کسی است که روی صحنه در حال کنش یا عمل خاصّی است. این عمل ممکن است فیزیکی و جسمی باشد یا ذهنی و روانی. او باید تمام نیرویش را بسیج کند تا از طریق اعمالی که نویسنده در نمایش تدارک دیده، شخصیت را بیافریند.

شاید چند مثال دیگر قضیه را روشن کند که بازیگر در صحنه دقیقاً باید چه چیزی را جستجو کند و از چه نکاتی آگاه باشد. از تجربیاتی که به هنگام تمرین طنزهای کوتاه چخوف کسب کردهام این است که بازیگران مایلاند آنها را به شیوهای مضحک اجراکنند. به آنها میگویم: وقتی نمایش را خواندید بهنظرتان مضحک اَمد؟ سریعاً جواب می دهند: «بلها» برایشان توضیح می دهم که نویسنده موقعیتی مضحک خلق کرده نه آدمهایی مضحک. بازیگر تنها باید به شکلی واقعی در این موقعیت قرار بگیرد و واکنش نشان دهد. نتیجه همان طنزی خواهد شد که چخوف می خواهد. دوروتی پارکر داستان کوتاهی دارد به نام: «تو معرکه بودی». در آن صحنهای هست که به بازیگر میگوید تمهیدهای کمیک نویسنده را فراموش کند و به محرکهای واقعی دور و برش واکنش نشان دهد. قضیه این است که قهرمان داستان بعد از شب پر ماجرایی که در شهر گذرانده، ساعتی از ظهر گذشته از خواب بلند می شود. هیچ یادش نیست دیشب چه اتفاقی افتاده، دلشوره عجیبی دارد. دختری که گویا دوستش بوده، وارد می شود، او از دخترک مى يرسد: «ديشب چه اتفاقى افتاده؟» دختر مى گويد: «ولى تو معركه بودى. البته منهای اون جایی که جوش آوردی و آبلیموها رو ریختی پشت یاروا اوّل فکر کردی گارسونه داداشته، بعد که اومدی بری، شر خوردی رو یَخاا بعدش منو با تاکسی آوردی خونه، به راننده گفتی به چرخی دور پارک بزن صفاكنيم.»

دخترک فکر میکند او پایان زیبای این ماجرای جالب را به یاد می آورد، ولی نمی داند طرف ارزنی یادش نیست، فقط الکی سرش را تکان می دهد. خلاصه کار به جایی میکشد که صحبت عشق و عاشقی به میان می آید و اینکه به دختر پیشنهاد ازدواج داده! همین جاست که داستان را ناباورانه قطع می کند و می گوید:

«نوشیدنی! یک نوشیدنی میخواما»

اگر این صحنه را به شکل ساده اجراکنیم این طور می شود. مردی از خواب بلند شده، گیج و سرگردان است. همان موقع دختری وارد می شود و سرش را گرم کاری میکند و ... می توان لحظاتی سرگرمکننده و بسیار مضحک خلق کرد. امًا اگر قرار باشد بازیگر خودش را درموقعیت صحنه قرار دهد و به محرکهای واقعي رويداد، ياسخ دهد نتيجه كاملاً فرق خواهد كرد. او از خوابي عميق بلند شده و کاملاً گیج است. در دی در پایش حس میکند که ناشی از افتادنش روی یخهاست. گنگی فراموشی در چهرهاش دیده می شود. هویت دخترک برایش ناآشناست و در برابر توضیحات حساب شدهٔ او مستأصل مانده است. اگر بتواند این لحظات را به شکل واقعی خلق کند، آن لحظهٔ پایانی که جا خوردن از پیشنهاد ازدواج است، باعث خنده می شود. دختر کلّ ماجرا را با شور و شوق تعریف میکند، چون میداند آخرش به قضیهٔ عروسی ختم میشود. امّا مرد باید حسّ دیگری را بازی کند که باعث تضاد شود. مرجقدر دختر در رفتارش بیشتر به این مسئله توجه کند که اینجا مال اوست و به دلیل خاصی به مرد کمک کرده، سورپریز پایانی داستان نیز بیشتر خواهد شد. یک کارگردان ممکن است نگاه اجتماعی دیگری به موضوع داشته باشد، یا اینکه بخواهد از ابداعات نمایشی خاصی در صحنه استفاده کند. کار ما در اصل مانع خلاقیت او نیست. ایده ها و تفسیرهای شخصی او حتی می تواند ارتباطات منطقی و واقعی را که ما به دنبالش هستيم، غني تركند.

باور عمومی بر این است که روش ما به درد اجراهای مدرن میخورد. چون توان عاطفی حسّی زیادی به بازیگر می دهد که هنرپیشه های دیگری که این متّد را نخوانده اند، قابلیت پذیرش آن را ندارند. عکس این نظر را نیز داریم. خیلی ها معتقدند اجرای نقشهای کمیک و کلاسیک توان ویژهای می طلبد. تصور اینکه ما چطور با یک نمایش کمیک برخورد می کنیم و روشهای اجرایی مان چیست؟ چندان هم دشوار نیست. فرض کنید نمایش انتخابی ما کاری از چخوف باشد. داستان ساده است. زنی سیاهپوش در برابر تمثالی مذهبی ایستاده و گریه

می کند. زاری او برای شوهر متوفایش است. شوهری که وقتی زنده بود به او خیانت میکرد. گریهٔ او به این دلیل است که میخواهد به دنیا ثابت کند که هنوز وفاداری وجود دارد. در همین لحظه صدای جرز و بحثی از راهرو به گوش مىرسد و مستخدم پير مىخواهد مانع ورود مرد غريبهاى بشود. امّا غريبه به زور وارد می شود و خلوت زن را می شکند. او به زن می گوید شوهرش پیولی از او قرض کرده بود، پولی که الآن برای پرداخت بدهی زمینش احتیاج دارد. سعی کرد آن را از جای دیگری تهیه کند ولی نتوانست. او تمام شب در راه بوده و از این مسئله ناراحت است که طلب خود را از زن درخواست میکند. زن میپذیرد که پول را بدهد ولی باید تا فردا صبح صبر کرد که مباشرش از راه برسد. مرد مصر است که امروز پولش را بگیرد. رفتار خشن و روستاییاش باعث میشود زن اتاق را ترک کند. او حالا تنها مانده، از یک سو نمی تواند خشمش را پنهان کند و از سوی دیگر تحت تأثیر زیبایی زن و رفتار قابل توجّه او با شوهر نالایقش قرار گرفته است. به خودش می گوید: نباید فریب این زن مرا اغواکند. بیوه سیاهپوش برمی گردد و می بیند مرد کوتاه نمی آید. می گوید: «تا پولم را نگیرم، نمی روم.» مشاجره بالا می گیرد. تا اینکه زن، مرد را به دوئل دعوت می کند. مرد دهاتی خشمگین شده ولی شجاعت زن گیجش کرده است. امّا زن اعتراف می کند تا حالا دوئل نكرده است و از او مىخواهد طرز كار تپانچه را يادش بدهد. مرد كه اکنون مقهور شجاعت و زیبایی زن شده به او میگوید: شلیک نمیکند! زن آماده است ولی مرد از جایش تکان نمیخورد. سرسختی او زن را به خشم آورده، تا اینکه مجبور می شود زانو بزند و عشقش را به بیوه سیاهپوش ابراز کند.

من به دفعات دیدهام، وقتی بازیگران میخواهند این صحنه را بازی کنند، فقط به بحث و مجادلهاش توجّه دارند. درست است که تحوّل رویداد ناگهانی است ولی هرکدام از شخصیتها دلایل و منطق خودشان را دارند. نمایش به طور کلّی شبیه یک ودوویل است. با یک شخصیت روستایی و موقعیتهایی

۱. Vaudeville : یک نوع نمایش صحنه ای منظوم با مایه های مضحک ـ م.

سرگرمکننده. به هرحال، وقتی در شروع کار تأکید بر محرکهای حسّی و فیزیکی باشد، جذابیّت و نشاط اجرا هم بیشتر می شود. من بازیگران را تشویق می کنم که اتفاقات قبل از ورود به صحنه را پیداکنند. سعی میکنیم به شیوهای واقعی علّت گریه کردن او را توجیه کنیم. به بازیگر زن می گویم حداقل پانزده دقیقه، بی حرکت به عکس شوهرش نگاه کند، تا احساسات و عواطفش نسبت به او برانگیخته شود. او بر اساس مقتضیات صحنه و شرایط محیط، ریتم کلام، حرکت و حس خود را تنظیم میکند. از او میخواهم به رویداد بعدی (مجادله) فکر نكند و بر لحظهٔ حال تمركز بگيرد. بنابراين، در مقابل غريبه، تصوير زني داغديده و فداكار را ارائه مي دهد. زني كه اكنون دچار غليان عواطف است و تصوير بی وفایی های شوهر از ذهنش پاک نمی شود. برای مرد نیز همین زمینه سازی را انجام می دهیم. او تمام شب را در راه بوده و تنها توانسته در مسافرخانه بین راه، در کنار بشکهٔ شراب چرتی بزند. به او کمک میکنیم تا حس واقعیاش را بیابد. خستگی در بدنش مشهود است و ذهنش درگیر مسئله گروکشی است. باید به حسّ نومیدی بر سد. رفتار خشنش از آن روست که قبلاً مدتی سرباز بوده و بعد افسر ارتش شده است. به او یادآوری میکنم که مقهور طرح داستان نشود. معمولاً وقتی بازیگر مرد وارد اتاق میشود، شروع میکند به داد و بیداد و مىخواهد أشوب به پاكند. او جملاتش را حفظ كىرده و بىمهابا و عجولانه تحویل زن می دهد. توجه کنید که اتاق تاریک است و تنها چراغی مقابل تمثال روشن است. زن سیاه پوشیده و چهرهاش پنهان است. برای آنکه بازیگر مرد را درگیر موقعیت واقعی صحنه کنم، گاه زن را در جایی قرار میدهم که دیده نشود و یا اصلاً از صحنه خارجش میکنم. در این حال، مرد تحت تأثیر فضای اتاق قرار میگیرد و زود جلب صندلی نخواهد شد. رفتارش نیز غیرمنتظره و خلاّقتر از دفعهٔ قبل میشود. حضور روحانی تمثال یک لحظه او را میگیرد و فکر م كند اشتباه آمده است.

زن از ورود مرد جا نمیخورد. با حفظ خودداری و صداقت کامل به او میگوید که پولش را پرداخت خواهد کرد. مرد خوشحال میشود امّا وقتی

می فهمد امروز به پولش نمی رسد درهم فرو می رود. زن با تمرکز درونی کامل و به شیوه ای منطقی تأکید می کند که امروز قادر به پرداخت پول نیست ولی فردا این کار را خواهد کرد. احساسات رقیقش نسبت به شوهر مرحوم در چهرهاش پیداست. گاه و بی گاه اشکی می ریزد و ناله می کند. در یکی از تمرینات، بازیگر مرد نتوانست در مقابل این آه و ناله ها مقاومت کند و بازی اش احساساتی شد.

عاملی که باعث بی نزاکتی مرد می شود و رفتارش را خشن می کند، ناامیدی از وصول پول است. در همان حال که صحنه به سوی نتیجه نهایی اش پیش می رود مایه های کمیک نیز در آن پرورده می شوند. این مایه ها از واکنش های فیزیکی و حسّی شخصیت ها نسبت به موقعیت های واقعی صحنه نشأت می گیرند. زمانی که زن اتاق را ترک می کند، مرد سرخورده و ناکام تنها می ماند. در همان حال که روی صندلی لم داده، در اوج خستگی سعی می کند خوابش نبرد. با ورود زن، دوباره یک ارتشی شجاع می شود، با خستگی پایش می جنگد، بلند می شود و همان رفتار زمخت را که ناشی از بدبینی است، پی می گیرد.

در صحنهای که قرار است طرز کار تپانچه را یاد زن بدهد، منطق عمل ایجاب میکند که به او نزدیک شود. ولی او مصر است با حفظ فاصله این کار را انجام دهد و همین به شوخی صحنه تبدیل می شود. ساختار متن طوری است که به بازیگران اجازه می دهد واکنش های حسّی، فیزیکی و عاطفی خاص خودشان را بیافرینند و به اجرا جانی تازه بدهند. نویسنده در پی خلق صحنهای جنجالی با رفتارهای بدوی نبوده است. هنرپیشه ها باید لحظه به لحظه با واقعیت صحنهای در تماس باشند تا جملات در دهانشان جاری شود. گفتگو ها جدا از مضمون داستان به شکل خلق السّاعه از رفتار بازیگرها زاده می شوند. به همین دلیل، واقعیت مجال بروز را به کمدی می دهد.

صحنهٔ دیگری که به شکل قابل ملاحظهای بیانگر بحث فعلی ماست، خودکشی ژولیت در اثر کلاسیک شکسپیر است. خیلی از بازیگران زن دوست دارند آن را بازی کنند. حقّا که منطق و معانی ظریفی در خود نهفته دارد. صحنهٔ فوق به نام «صحنهٔ زهر» معروف است و همین اسم کافی است که در مورد آن

یش داوری کنیم. بازیگران همیشه به هنگام بازی این صحنه به خودکشی ژولیت مى انديشند. ژوليت مى ميرد يا به نظر مى رسد مدتها قبل از صحنهٔ آرامگاه جان داده و قسمت آخر نمایش هم در یک فرود تمام میشود. امّا در تمرین، ما به دنبال کشف این راز هستیم که آیا صحنه واجد خوف و هراس لازم برای انجام چنین کاری هست؟ یا اینکه شرایط درام به نکتهٔ دیگری اشاره میکند. ژولیت قطعاً نمیخواسته خودش را بکشد. او کارهای جسورانه و خطرناکی میکند تا به وصال معشوق برسد. بیشتر به دختری شبیه است که می خواهد با عشقش بگریزد، تا اینکه جام زهر را سر بکشد. حسی که او را برمی انگیزد، حس هیجان و خطرپیشگی است. او تنها به جدایی از خانوادهاش فکر میکند و دوری اجباریاش از معشوق، همین افکار باعث می شود ترسی سرد و ناشی از ضعف و خستگی به سراغش بیاید. این ترس از مرگ نیست. هراسی است طبیعی که در هر چالش خطرناک و هیجانانگیزی وجود دارد. بازیگرها وقتی این صحنه را بازی میکنند، پرستار را طوری صدا میزنند که گویی میدانند، برنمیگردد. باید صدایشان به قدر کافی بلند باشد تا شاید پرستار بشنود. بدین ترتیب، بیننده نیز از احتمال بازگشت او غافل نخواهد شد. ژولیت با خودش شیشهای داروی بیهوشی برداشته، به این امید که ماجرای هیجانانگیزش را کامل کند. در همان حال که آن را مینوشد، به مرگ فکر نمیکند. هدفش این است که پس از بیهوشی در آرامگاه، میان استخوانهای از هم پاشیدهٔ تبارش از خواب بیدار شود. اوج خیال ورزی اش جایی است که فکر میکند تایبالت ارا دیده است. هنرپیشه معمولاً اینجا خودش را موظف می داند که برخیزد یا زانو بزند و به فضای خالی روبهرویش خیره شود. حرکت آرام پرده یا شعاع نور مقابل محملی است برای تصویر ذهنی اش را بیافریند. ژولیت اکنون با وهمش می آمیزد، فریاد می زند: «بمان تایبالت، بمانا» لحظهای بعد وهم از میان رفته! می فهمد ترسش بی مورد بوده است. این بار با منطق خاص خودش شیشه را برمی دارد. می داند اسب خیال

او را به دنیایی دیگر برده و گردانده تا به همان تصمیم اوّلش برسد. بازیگر برای اجرای مطلوب این صحنه، به حافظهٔ عاطفی خلاّق احتیاج دارد.

وردی که یک دراماتیست در عرصهٔ موسیقی بود، مشابه چنین صحنهای را در آوه ماریا خلق کرده. بازیگر قادر نیست ضمیر دختری که در آغاز صحنه به بسترش می رود تا دعا بخواند را کشف کند. شاید او هول و هراسی داشته که بعد از احیای ایمانش از میان رفته است.

آنچه من در مورد صحنهٔ ژولیت گفتم، حرف آخر نیست. فقط میخواستم توجه شما را به این نکته جلب کنم که کشف علتهای واقعی و ملموس برای رفتار شخصیت و موقعیتهایی که در آن قرار گرفته، باعث ارتقای کیفی نمایش می شود و قطعاً تأثیر آن از اجراهای کلیشهای و مرسوم بیشتر خواهد بود.

کار تحلیلی بازیگر البته باعث پیشرفت او به عنوان یک هنرمند می شود ولی بازیگر شدن مستلزم تجارب عملی است تا نظریه سازی. بحثهای تحلیلی و نظام مند کردن شیوه های اجرا و نمایش بیشتر مربوط به حوزهٔ کارگردانی است تا بازیگری.

بعضی کارگردانها حرفهای مبهم و حکیمانهای دربارهٔ نمایش و نیّات مؤلف میزنند که در اصل تأویلهای شخصی خودشان است. برای بازیگر، حقیقت همانا تجربه، رفتار و بیان است. او باید تفسیر شخصی کارگردان را از طریق عناصری ملموس و واقعی به منصهٔ ظهور رساند. بعضی از مربیان بازیگری هستند که وقت خود را صرف تفسیر مواردی از نمایش میکنند که به درد بازیگر نمیخورد. کار اینها بیشتر هدایت است تا آموزش. بازیگر باید خلاقیّت را یاد بگیرد. اجرای تمرینهایی که تا الآن برایتان شرح دادم، به هنرجو یاد می دهد حضوری واقعی در صحنه داشته باشد و کارش را بر مبنای اقتضائات رویداد جلو ببرد. آنها می توانند نظرات اصلاحی کارگردان را اجراکنند و همچنان اجرای زنده و حقیقی داشته باشند. به همین دلیل است که کارگردانی مثل پیتربروک که دنبال سبک سنگین و وارستهای در نمایش نیز هست، از کار با

۱۷۶ 🔲 بازیگری به شیوه متد

بازیگران متد احساس رضایت میکند. زیرا در عین حال که آنها کار خودشان را انجام میدهند، قادرند ایدههای او را نیز عملی کنند.

## متُد و روشهای غیرواقعگرایانه

## آرتو، گروتوفسکی و برشت

اساس و بنیان متداکتینگ بر ادامهٔ اکتشافات استانیسلافسکی و افزونههای واختانگوف استوار است. کار ما اضافه کردن پژوهشهایی دیگر در زمینهٔ برون فکنی عواطف بوده است. مهم ترین وظیفه مان رفع مشکلات عمومی بازیگر و تربیت هنرپیشه هایی با قابلیت انعطاف بالاست. خیلی از منتقدین متد میگویند روش ما فقط برای اجرای متن های رئالیستی (واقعگرا) مناسب است. به بیان دیگر، بازیگر متد فقط می تواند در آثار افرادی چون چخوف، آدِت و میلر بازی کند و از پس اجرای شکسپیر، ویلیامز و آلبی برنمی آید. این توهم شاید باشی از اجرای نمایش هایی باشد که تئاترگروپ به صحنه برده، کسی که آموزش های متد را عمیقاً درک کند، چنین قضاوتی نخواهد کرد. مسئله دیگر این است که منتقدین تأثیر مهم واختانگوف در تکامل متد را نادیده می گیرند.

کار استانیسلافسکی و شیوهای که ارائه میکرد، واجد سبکی واقعگرایانه بود. حتی وقتی آثاری فانتزی یا نمایشهایی فاخر را نیز به دست میگرفت، دیدگاه رئالیستی را اعمال میکرد. امّا جسارت واختانگوف این بود که با استفاده از همان عوامل به خلق دیدگاهی دیگر پرداخت که به آن نام «رئالیسم خیالی» داده بود. در

دو اجرای حماسی از نمایشهای «دایبوک» و «توراندخت» او ترکیبی از سبکهای مختلف را ارائه داد. در اولی شخصیت پردازی گروتسک و صوفیانه دیده می شد و دوّمی پر بود از صحنههای خیالی و مفرّح نمایشی. کارهای تئاترگروپ از اسلوب خاصّی پیروی می کرد. از رئالیسم تازه پای دههٔ سی گرفته تا اجرای آثار موزیکال و هجایی نظیر جانی جانسون، ما در پی اثبات آموزههای خود بر صحنه بودیم و اینکه کاری متفاوت با دیگر گروهها ارائه می دهیم. تأثیر تئاترگروپ بر متد این بود که مقولهٔ «تخیّل» را به عنوان اساس کار در آموزش بازیگر مطرح نمود.

در دههٔ شصت نظریه های تجربی جدیدی سربرآورد که به نتایج جالب توجه ای نیز انجامید. یکی از انقلابیون دو آتشه نوشت:

اتهدیدی ویرانگربرای همهٔ کارگردانهایی که از استانیسلافسکی تا استراسبرگ، ناتورالیسم را به بازیگرانشان حقنه کردهاند.

پل اسکافیلد بازیگر خوب و برجستهٔ انگلیسی که در «مردی برای تمهام فصول» بازی کرده بود، مقالهای نوشت تحت عنوان: «در گور استانیسلافسکی» که در نشریهٔ Show Magazine چاپ شد. او در جایی از مقاله گفته بود:

«برخلافِ متدیستها ترجیح میدهد از تکنیکِ عواطف خود به خودی استفاده کند.

و اضافه کرده بود:

دآنها شانس دارند که بدون استفاده از تکنیک، چشم گاو را درمیآورند... ولی چیزی ندارند که جای خالیاش را پر کنند!»

واضح است که آقای اسکافیلد به تجربهٔ شخصی خودش از عواطف خود به خودی ارجاع می دهد که قرار است به نتایج خاصی بینجامد. در لحظات دیگر او به چیزی متعهد است که فکر می کند تکنیک است. اکنون همه این نکته را می دانند که مشکل اصلی در فن بازیگری این است که عواطف خود به خودی غیرقابل اعتماد هستند. اخیراً لارنس اولیویر اظهار کرد که بازیگری مستلزم رعایت قواعدی اساسی است:

امن بازیگر متد نیستم. اگر چه روش استانیسلافسکی را مفید میدانم. ولی پاسخ نهایی در این روش نیست. فکر میکنم این آموزه برای بازیگران فیلم فوق العاده است، مثلاً وقتی دو نفر به شکل طبیعی کنار هم هستند و دوربین روی آنها متمرکز میشود. امّا در تئاتر بازیگر حداقل چهل پنجاه متر با تماشاگران فاصله دارد. این مسئله شما را وامیدارد که مهارت و تکنیک بدانید. (اصطلاحاتی که امروزه، زیاد مرسوم نیست) هیچ هنری فقط با استعداد بار نمی دهد.»

بدیهی است تکنیکی که با استعداد ارتباطی نداشته باشد و فقط به برون فکنی بپردازد، تنها یک تمهید است و نمی توان نام هنر بر آن نهاد. در بازی های برجستهٔ اولیویر چیزی بیش از تکنیکِ محض وجود دارد. این همان جوهری است که متّد در پی تعریف آن است، می خواهد به مدد آزمون و تجربه بر آن اشراف پیدا کند و در صورت لزوم به آن شدّت بخشد.

به هرحال، ما الآن با کارگردان هایی نظیر آرتو، گروتوفسکی و برشت روبه رو هستیم که به نظر می رسد با روش های استانیسلافسکی میانهٔ خوشی ندارند و عدهٔ ای دیگر که چشم امیدشان به متّد است. اگر همین لحظه جزر و مد تاریخ تکرار شود و نهضت های آوانگارد نمایش دوباره سربرآورند، بعید است که بتوانند همهٔ ایده های ذهنی خود را متحقّق کنند.

از آنتونن آرتو شروع می کنیم. تأثیر او به عنوان یک نظریه پرداز بسیار وسیع و انکار ناپذیر است. امّا حتی طرفدارانش بر این نکته واقف اند که هیچ کدام از نمایش های او به قدرت ایده های نظری اش نبوده است. شمار زیادی از طرحهای او قابل اجرانیستند.

روش آموزشی که تاکنون برایتان شرح داده ام، مربوط به برون فکنی عواطف در سبک های گوناگون نمایشی است. در واقع، مشکلات عینی و ملموس بازیگر را به طور عام بررسی می کند. آرتو در اولین بیانیه اش دربارهٔ تثاتر شقاوت انظری دربارهٔ بیان عواطف ابراز کرده است:

دهر منظرهای واجد بعدی جسمانی و عینی است که برای همه محسوس است. فریادها و نجواها، رؤیاها و شگفتیها، نمایشگری از همه نوع، زیبایی افسونگرانهٔ لباسهایی که از مراسم آیینی گرفته شده، جذابیت هارمونی، نتهای غریب موسیقی، رنگ اشیا، ضرباهنگ جسمانی حرکاتی که اوج و فرودشان منطبق با جنبشهای طبیعی و آشنایی آدمهاست، ظهور مشخص پدیدههای جدید و شگفتآور، نقابها، مجسمههای غول پیکر، تغییر ناگهانی نور و بازی مشهود آن که حس گرما و سرما را برمی انگیزد، …»

به نظر می رسد ادراکاتی که اَرتو تک تک از آنها سخن می گوید فقط به او الهام نشده، ادوارد گوردون کریگ نیز به بسیاری از آنها اشاره کرده است. حس آرتو دربارهٔ نور و رنگ و صدا مُلهم از تثاتر شرقی است. تثاتری که ساختارهای مذهبی و ارباب رعیتی خاص خود را داشته و بازگشت به آن بعید به نظر می رسد. تا زمانی که این نمایش نتواند به نیازهای جدید زمانه پاسخ گوید، قادر نیست باری از دوش تثاتر غرب بردارد. اینکه در حوزهٔ هنر، آثار گذشتگان را پاس بداریم، امری بدیهی و قابل احترام است ولی زندگی همچنان پیش می رود. بازگشت به زهدان آیین، همانا رفع نیاز ابدی انسان برای امنیت و آرامش روحی بازگشت به زهدان آیین، همانا رفع نیاز ابدی انسان برای امنیت و آرامش روحی است. این نکته را می فهمم و احساس همدردی ام را نیز برمی انگیزد، در عین حال می دانم که ما فرزند زمانهٔ خویش هستیم و باید با مشکلات و حقایق آن دست و پنجه نرم کنیم.

یسرژی گروتوفسکی، کارگردان و نظریه پرداز معاصر لهستانی البته اندیشه هایش با آرتو تفاوت دارد. حال آنکه بسیاری او را تحت تأثیر آرتو می دانند. به نظر می رسد گروتوفسکی به نتایج عملی آثار او با دیدهٔ انتقاد می نگریست. به ویژه مسئلهٔ زبان بدن که به عقیدهٔ او به کلیشه های مکانیکی و تصنعی می انجامید. گروتوفسکی فقط یک نظریه پرداز نبود، او ایده های نظری اش را در عمل می آزمود. تئاتر برای او فقط وسیلهٔ بیان هنر نبود؛ بلکه بدیل و جانشینی برای خود زندگی به حساب می آمد. این اواخر نقش پیشگویی را

بازی می کرد که به جای نمایش از ضد آن سخن می گفت، (Anti-Theatre). در یکی از سخنرانی هایش در نیویورک به بازیگران جوان توصیه کرده بود به جای چگونه بازی کردن، سعی کنند چگونه زیستن را بیاموزند.

در آغاز کارش، استانیسلافسکی را تقدیس میکرد. میگفت او پرسشهایی درست مطرح کرده ولی پاسخهایش نادرست بوده است. او همچنین به حافظهٔ عاطفی انتقاد میکرد و آن را موجد فریب و تشنّج میدانست. باید توجه داشت که او هرگز اجراهای استانیسلافسکی در دههٔ بیست را که دیدنش برای ما شوقانگیز بود، ندیده بود. نمیدانم منظورش از «فریب و تشنج» چه بود؟

در نوشته های استانیسلافسکی گرایشی به نظریات آرمانگرایانه و کلّی وجود دارد، ولی جنبه اندیشمندانه و در عین حال عرفانی آن از آثار گروتوفسکی ضعیف تر است. همان طور که پیشتر اشاره کردم تکنیک یادآوری کارگردان روس از آن جهت ارزشمند است که رویکردی عملی و دقیق دارد. یعنی محدود به مسئلهٔ «ناخودآگاه جمعی» که گروتوفسکی در پی ارائهٔ آن است، نمیشود. ما برای روشهای آموزشی او و قواعدی که برای انضباطِ بازیگر به کار میگیرد، احترام قایلیم. او هنرپیشه را با معیارهای آیین و مذهب آشنا میکند. از آنجا که خودش پروردهٔ فرهنگ کاتولیک لهستانی است، از بازیگر برای تجلّی خودش پروردهٔ فرهنگ کاتولیک لهستانی است، از بازیگر برای تجلّی اندیشههای قُدسی اش استفاده میکند.

تمرینهای او از دو بخش اصلی تشکیل شده اند. تمرینهای بدنی که شامل حرکات آکروباتیک، به کارگیری اندامهای سر و شانه و دست و حالت ایستاده و پرشهای بلند هستند. بازیگر باید حرکات فوق را تند و سریع و مملو از انرژی انجام دهد. اتود گربه که مهم ترین تمرین این مرحله است برای بالا بردن انرژی و نرمش مهرههای ستون فقرات به کار می رود. بازیگران در حالت چهاردست و پا بدن خود راکش می دهند تا الگوهای حرکتی حیوان راکشف کنند. اتود دیگر، کار با اشیای قابل انعطاف است که باعث حرکات چرخشی در مفاصل بدن می شود. اندامهایی چون گردن، شانهها، تنه، مفصل ران، آرنج، مچ و انگشتان دست در این اتود به کار گرفته می شوند. گاه حرکت دو اندام باید مخالف

یکدیگر باشد. مثلاً سر به یک جهت بچرخد و شانه ها به جهت دیگر. اجرای این تمرینات برای مسلّط شدن بازیگر بر ابزارهای بدنیاش مفید است. قطعاً اتودهای دیگری نیز هستند که همین تأثیرات را دارند. امّا گروتوفسکی هدفش تنها تربیت جسمانی بازیگر نیست. او میخواهد هنرپیشه واکنشها و تکانههای زیستی ابدن خودش را بشناسد. از آنجا که در کار گروتوفسکی الگوهای جمعی، اسطورهای و ناخودآگاه نقش مهمی ایفا میکنند، بازیگر ارتباطی بین واکنشهای زیستی خود و این عوامل برقرار میکند. او میتواند زبان ژستها (حالات بدنی) و اصوات بیانیاش را بر اساس نوعی تحلیل روانشناختی شخصی کشف کند. در این حال، وجود بازیگر مانند زبانی خودکفاست که کلماتش را شاعری بزرگ سروده است. به عقیدهٔ گروتوفسکی، بازیگر باید در حین کنش روانی در صحنه واکنشهای اندامی مثل دست را مورد مطالعه قرار دهد و تأثیر آن بر اندامهای دیگری چون شانه، آرنج، مج و انگشتان را مدّنظر قرار دهد. هرکدام از این حرکات می توانند مانند یک نشانه یا بخشی از یک زبان اندیشهنگار (ایدئوگرام) تأتی شوند.

من یکی از معدود آدمهای خوششانسی بودم که توانستم اجراهای گروتوفسکی را در نیویورک به سال ۱۹۶۹ از نزدیک ببینم. میخواستم اجرای پرحرارت بازیگران جوان او را ببینم، به ویژه هنرنمایی آندره گریگوری را. البته چندان با نظرات گروتوفسکی دربارهٔ احیای اسطورههای ناآگاه و جمعی موافق نبودم ولی مایل بودم نتایج عملی کارش را بر صحنه ببینم. خواندن مقالات و جزئیات تمرینهایش را کافی نمی دانستنم. دیدن اجرا تجربهٔ متفاوتی برایم بود. به هنگام ورود به جای اینکه بنشینیم، در راهرویی منتظر ماندیم. آنجا با چند تا از بازیگرها صحبت کردم. (در بسیاری اجراها اجازه چنین کاری را نمی دهند، میگویند تمرکز بازیگر به هم میخورد و از فضای اجرا بیرون می آید) بعد از مدتی درها باز شد و تماشاگران همه با هم وارد سالن شدند. در آن لحظه، احترام

و نظم عمومی بازیگران مراگرفت ولی افسوس که این حس ادامه نیافت. من در انتظار دیدن اثری اسطورهای و دریافت تجربهای متعالی بودم امّا تنها رُستها و حرکاتی را می دیدم که از عمق حسّی لازم برخوردار نبودند. گروه برای زنده کردن نمایش از قراردادهای تئاتری استفاده می کرد. این مسئله برایم جالب بود که می توانستم اعمال بازیگران را پیش بینی کنم.

ما در کار خود حالتی داریم به نام «حس عمومی» که با حس واقعی فرق میکند. مشخصهٔ «حسّ عمومی» این است که با انرژی اضافی و حرکات تشدید شده در صدا و بیان همراه است. تجربهٔ بازیگر از مصرف انرژی یک چیز است و به کارگیری حسّ مؤثر و واقعی چیز دیگر. حسّ واقعی، بیشتر تحت تأثیر محرکهای درونی و بیوشیمی بدن بروز میکند، تا فشارهای اضافی بر جسم بازیگر. در اجراهای گروتوفسکی نقطهٔ قوّت، استفاده از صدا بود. بازیگران او قادر بودند در این زمینه هنرپیشههای دیگر را مقهور خودکنند. روشی که او در آموزش صدا به کار میگرفت، قابل توّجه است. اگر چه در اجراهایش شیوهٔ منخن گفتن بازیگران کاملاً نمایشی و قراردادی بود. جریان صدا تا لحظهٔ تأکید از منطقی صعودی و بالارونده پیروی میکرد. اصوات و کلمات عموماً دارای وجه تصویری بودند ولی سیلان و نرمشی که بیانگر عواطف متنوّع بشری است، در آنها محسوس نبود.

به طور کلی من در اجراهای او چیزی ندیدم که خاطرهٔ ژستهای روان شناختی و برجستهٔ النورا دوزه، عواطف صریح و هوشمندی جیووانی گراسو، حضورِ غیرمتعارف و آهنگین میخائیل چخوف، زیبایی و صدای واسیلی کاچالف و موسیقای کلام الکساندر مویسی را برایم زنده کند. قبول دارم که آنها جزء نوابغ بودند. ولی در امر آموزش بازیگر باید نمونههای اعلیٰ را درنظر رفت و در حد گنجایش هنرپیشه به او آموخت که سرمشقها را مدّنظر قرار دهد.

مسئلهٔ تکانه ۱، کلید اصلی در تکنیک بازیگری گروتوفسکی است. او تلاش زیادی کرد که با استفاده از روشهایی خاص منشأ «تکانه» را کشف کند. وی

قضیه را از جایی پی گرفت که استانیسلافسکی رها کرده بود. پرسشهای اصلی اینها بودند. تکانه چیست؟ چه چیز باعث حالتهای بدنی ویژه میشود؟ چه نیرویی بازیگر را وامی دارد که فریاد بزند یا گریه کند، آرام یا بلند صحبت کند، بجنبد، راه برود یا بدود؟ تکانهها چطور ذخیره میشوند و علّت تکرار آنها چیست؟

این سؤالات در متداکتینگ هم مطرح می شوند. امّا گروتوفسکی مایل بود با برانگیختن جسم بازیگر به آنها پاسخ دهد. جسمی که در فلسفهٔ او ذات اسطوره ای خود را پنهان می کند. در مسیر حرکت او از نمایش مورد علاقه اش که به آن «تأتر بی آلایش» می گفت، تا ایدهٔ جدیدش به نام «ضد ـ تئاتر» آین فلسفه کماکان مشهود است. وقتی با او ملاقات کردم، ابهامی راکه از دیدن آثارش در من به وجود آمده بود با او در میان گذاشتم. به او گفتم: هدفت چیست؟ کجا می روی؟ او جواب داد: نمی دانم! پاسخش شبیه یک واکنش پیامبرانه بود. فکر می کنم ما هرکدام به شیوه ای شخصی در حال کاوش در دنیای نمایش بودیم. بعد از دیدن اجراهای گروتوفسکی احساس کردم با نظر والترکر متقد تئاتر موافقم که می گوید:

«اگر این اجرای تغییر حالات چهره ۴ بود قطعاً خوب از کار درنیامده بود. اگر رقص بود که وزن جالبی نداشت و اگر میخواست هنر بازیگری را نشان دهد باز هم چنگی به دل نمیزد.»

این نظر به این معنا نیست که ایده های گروتوفسکی در تئاتر فاقد ارزشاند و یا نباید در دنیای نمایش به دنبال راه های جدید و تجربه های نو رفت. مسئله بیشتر به معضل اصلی در هنر بازیگری و آموزش آن مربوط می شود. من به هیچ وجه مایل نیستم جایگاه گروتوفسکی را به عنوان یک مبدع در تاریخ تحولات تئاتر نادیده بگیرم. فقط می خواهم تأثیر او را در مباحثی که ما با آن در متد درگیر بودیم بررسی کنم.

<sup>1.</sup> Poor Theatre

<sup>2.</sup> Anti-Theatre

<sup>3.</sup> Walter Kerr

<sup>4.</sup> Mime

مکاتب بازیگری «بیرونی» نظیر سبک گروتوفسکی، اساساً تحت تأثیر تحقیقات و آموزههای دو روانشناس به نام ویلیام جیمز و سی.جی. لانگ بودهاند. مهیرهولد اولین کسی بود که در سال ۱۹۲۱ در مخالفت با تکنیک حافظه فعال استانیسلافسکی از روشی نام برد به نام «بیومکانیک» که مُلهم از نظریهٔ جیمز ـ لانگ بود. برخی کارگردانها راه مهیرهولد را ادامه دادند و امروز نیز به نظر می رسد گروتوفسکی همان سرمشق را از مکاتب روانشناختی برونگرا اخذ کرده است. نظریهٔ جیمز ـ لانگ ارتباط بین واکنشهای عضلانی و ادراکات و عواطف را بررسی میکند. جیمز میگوید: «وقتی خرس را دیدم، دویدم. بعد از آن بود که ترسیدم.» نظریهٔ او و لانگ نظیر عقاید دیدرو، به بررسی بیشتری نیاز دارد.

اولین برخورد من با نظریهٔ آنها زمانی بود که پانویس کتابها را مرور می کردم. در جایی آمده بود، برخلاف نظریهٔ رایج که می گوید: اگر انسان خرسی را ببیند (ادراک)، اول می ترسد (احساس) و بعد می دود (حرکت). این دو روان شناس معتقدند که فرمول به گونهای دیگر اجرا می شود. به عقیدهٔ آنها فرد ابتدا موقعیت حسّی را درمی یابد، بعد بلافاصله واکنش نشان می دهد و مرحلهٔ سوّم، تفسیر رفتاری و روان شناختی اعمالی است که به صورت یک حس یا عاطفهٔ خاص بروز می کنند. «مردی که خرس را می بیند باید بدود، با اجرای این عمل است که از ترس خود نیز آگاه می شود.»

این ایده، زیربنای فکری بازی «برونگرا» را تشکیل میدهد. در این جا، حضور اوّلیه تجربهٔ عاطفی انکار میشود. به جای آن تأکید بر کُنش جسمانی است که شرایط را برای بروز واکنش عاطفی مهیّا میکند. باور به همین مسئله است که گروتوفسکی را به این نتیجه میرساند که: «اول فعالیت بدنی، بعد واکنش صوتی... شما ابتدا مُشت خود را به روی میز میکوبید، بعد فریاد میکشید.»

دلیلی نداشت که من به صحّت حرفهای جیمز ـلانگ در آن پانویس شک کنم، ولی برای بررسی بیشتر نظریات آنها به اصل کتابهایشان رجوع کردم. آن هنگام بود که متوجه شدم قضیه چیز دیگری است. آنها دقیقاً بر دیدگاه «عاطفی» تأکید داشتند، ولی تفسیرشان از موضوع متفاوت بود. جیمز دیدگاهی مبهم و ناقص از مفهوم «عاطفه» ارائه می کرد و تلاشش این بود که اهمیت بُعد معنوی و روحی را کاهش دهد. بنابراین، تأکید می ورزید که حس و عاطفه ناشی از عملکرد بارز کُنشهای جسمانی است. او در کتاب «اصول روانشناسی» مسئله را شرح داده است:

وپدیدههایی چون خشم، ترس، عشق و غیره، نه تنها باعث واکنشهای صوری و ظاهری میشوند، بلکه تغییرات ویژهای در ساخت و ساز بدن به وجود میآورند. برای مثال، تنفس، گردش خون و اعمال ارگانیک را تحت تأثیر قرار میدهند. وقتی کنش جسمانی موقوف میشود، این احساسات هنوز به کار خود ادامه میدهند. ما خشم را در چهرهٔ شخص میخوانیم. اگر چه تنفسش قطع نمیشود ولی احساس ترس در صدا و رنگ چهرهٔ او باقی میماند، حتی اگر مانع بروز علائم دیگر شود.

جیمز خودش در جایی به ابهام موجود در فرضیهاش نزدیک می شود: منطقی تر آن است که بگوییم غم ما ناشی از گریه، خشم ما ناشی از درگیری و ترس ما ناشی از لرزش است، نه برعکس،

این واکنشهای جسمی به ماکمک میکنند تا حس خود را بشناسیم. جیمز در ادامه میکوشد کیفیت پیچیده تجربه عاطفی را توضیح دهد و اینکه چطور فرد احساسش را بروز میدهد. او به گونهای مطلب را شرح و بسط میدهد که من هرگز در جایی دیگر با آن برخورد نکردهام:

اتغییرات فیزیکی که توسط یک محرک به وجود می آیند، آن چنان ظریف، مبهم و نامعلوم اند که شاید بتوان اندام را محل امتزاجی دانست که هرگونه تغییر آگاهانه ولو اندک را در خود باز می تاباند. فعالیت های اندام وار مملو از پیچیدگی و تغییرات لحظه ای هستند، تا آنجا که این تصور پیش می آید که هر طیف حسی، حتی ناچیز، بازتابی در بدن به وجود می آورد.

اشتباه محض است اگر فکر کنیم احساس در ذات خود یک پدیده ذهنی است. بخشهای زیادی از بدن در تولید یک احساس دخیل هستند و برای ما بسیار دشوار است که بتوانیم با خونسردی کامل عملکرد دقیق تکتک آنها را توضیح دهیم. شاید بشود با به کارگیری ارادی عضلات ژستی گرفت و دیگران را فریب داد، ولی حس واقعی نه تنها موجب واکنشهای عضلانی میشود، بلکه بر پوست، غدد داخلی، قلب و دیگر اندامهای درونی بدن نیز تأثیر میگذارد. به همان صورت که یک عطسهٔ الکی فاقد جنبهٔ واقعی است، تقلید ظاهری یک احساس نیز بدون درنظر گرفتن زمینهها و محرکهای مربوط به آن کاری عبث و بیهوده است.ه

من تاکنون با چنین توصیف معقولی دربارهٔ «تفاوت آنچه حسّی و عاطفی می نامیم با آنچه غیرحسّی و تصنّعی است، روبهرو نشده ام. تفاوتی که در امر بازیگری نیز وجود دارد. تسرینهای حافظهٔ عاطفی دقیقاً برای برانگیختن احساسات و بیانات واقعی طراحی شده اند. جیمز در این جملات، ادعای مرا تأیید می کند:

واین چه احساس ترسی است که فاقد علایمی چون تپش قلب، اختلال در تنفس، لرزش لب، ضعف اندامها و دِل به هم خوردگی است. من که نمی توانم چنین حسّی را قبول داشته باشم. شما می توانید تصور کنید کسی خشمگین شود ولی سینه اش هیچ حرکتی نکند، صورتش سرخ نشود، سوراخهای بینی اش تکان نخورد، دندانهایش را به هم نفشارد، خلاصه هیچ واکنش شدیدی نشان ندهد. فقط به همین راضی باشد که عضلاتش را منقبض کرده ولی چهره اش همچنان آرام است و به خوبی هم نفس می کشد.ه

بازیگری که نتواند احساسی عاطفی را بازآفرینی کند، در سینهاش نیز چیزی احساس نمیکند. برای اینکه خون به چهرهاش بیاورد مجبور می شود فشاری اضافی بر صورتش وارد کند و همین قضیه در مورد تمام واکنشهای فیزیکی که جیمز به آن اشاره کرد نیز وجود دارد. او به طور صریح ادعا میکند که:

«احساسی که از کل بدن منتزع شده باشد غیرقابل تصوّر است... عواطف ما همواره باید مجرای برونی خویش را پیدا کنند. اگر چه بروز آنها ناشی از زمینههای روانی است.»

جیمز همچنین مخالف طبقهبندی و توصیف عواطف است. به عقیدهٔ آو سؤالهایی مثل «بیان حقیقی» و «شاخصِ» حس ترس یا خشم چیست؟ اساساً فاقد معناست. «در لحظهٔ به وجود آمدن یک حس... ما فوراً متوجه می شویم که هیچ محدودیتی برای تغییر احساسات و تبدیل عواطف به یکدیگر وجود ندارد.» جیمز در جایی از قول لانگ می نویسد:

هما میبینیم شخصی می ترسد ولی به جای اینکه رنگ از رویش بپرد، خون به چهرهاش می دود. یا آدمی دیگر مغموم می شود ولی به جای آنکه خاموش درگوشهای بنشیند، راه می رود و بی قراری می کند. از این واکنشهای طبیعی کافیست بفهمیم یک محرّک در آدمهای مختلف به اشکال گوناگون تأثیر می گذارد و پاسخهای متنوعی را می آفریند.

ادامهٔ بحث، مسئلهای است که ما در بازیگری با آن مواجه هستیم:

«ذائقهٔ حسّی عاطفی از یک سو و تخیّل خلاّق دربارهٔ موضوعات و شرایط محیطی از سوی دیگر، باعث میشوند که زندگی عاطفی شخص بسیار متنوع شود. در این میان نقش خیال ورزی بسیار مهم است. فارغ از اینکه فرد دارای چه خلق و خویی است. اگر تخیّل ضعیفی داشته باشد، فرصتهای روبه رویی با تجارب عاطفی را از دست می دهد و زندگی خشک و بی روحی خواهد داشت.

## به عقیدهٔ لانگ:

دعواطف نیز چون غرایز با یادآوری یک موضوع یا تخیل به آن برانگیخته می شوند و موجبات بروز هیجانات را مهیا می کنند. یک نفر ممکن است از یادآوری توهینی که به او شده بیشتر به خشم آید تا همان زمان که این اتفاق برایش روی داده است. به همین دلیل سوزش دل مابرای مادر فوت کرده بیش از زمانی است که او در قید حیات بوده است.

متُد و روشهای غیرواقعگرایانه 🔲 ۱۸۹

جیمز در جایی دیگر توضیح می دهد که اصطلاح «عینیّت احساس» تو أمان به معنای حضور فیزیکی و اندیشگون آن است:

«توانایی حافظه برای زنده کردن عواطف ... محدود است. ما می توانیم به یاد آوریم که شاد یا غمگین بوده ایم. ولی بر چگونگی و ظرائف آن حس واقف نیستیم.»

این درست همان نکتهای است که ما در تمرینات حافظهٔ عاطفی به آن می پردازیم. یعنی به جای آنکه فقط حافظه را تقویت کنیم. توانایی احیا و بازآفرینی حس را بالا می بریم. شاید آگاهی من از مشکلات بازیگر باعث شد تا نظریات جیمز و لانگ را دقیق تر مطالعه کنم و مطالبی در آنها بیابم که دیگران به آن توجهای نکردهاند. نقل قول های مکرزی که از آنها داشتم به این خاطر بود که تحقیقات آن دو به کار من نیز مربوط می شود.

به نظر من نقش برشت در تحوّلات دنیای نمایش بیش از آرتو و گروتوفسکی بوده است. تأثیر آرتو بیشتر به واسطه انتشار عقایدش در محافل ادواری منتقدین بود. ایده های گروتوفسکی نیز منحصر به اجراهای گروه خودش بود و اکثر تماشاچی های تئاتر، اطلاعی از مضمون نظریات او نداشتند. نمایش های برشت اما علی رغم محتوای سیاسی شان با اقبال عمومی روبه رو می شدند. امّا آثار او، به زعم من جزء برجسته ترین اجراهای بعد از جنگ جهانی دوّم بود که دنیای نمایش به خود می دید. علّت این مسئله فقط جنبه های نمایشی و دراماتیک آثارش نبود. در آن اجراها، خیال ورزی و استفاده از تمهیدهای صحنه ای موج می زد. در عین حال که در رهبری بازیگران سادگی و خلوص رعایت شده بود و نمایشها در کل هویتی خاکی و زمینی داشتند. در واقع، وقتی را آثار برشت به روی صحنه رفت، عموم مردم از دیدن نمایش هایش جا خوردند. آنها می گفتند: «ما فکر می کردیم برشت خیلی منزوی، خشک، عقلانی و محنه های مفرح است!» به نظر من، او با این پرسش درگیر بود که چگونه می توان بازیگر را مسلّح به یک بیان شاخص صحنه ای کرد؟

اگر چه همواره این تصوّر وجود داشته که کار برشت در تقابل با شیوهٔ استانیسلافسکی و متّد شکل گرفته است، ولی در اصل او به بسیاری از قواعد قابل باور و حقیقی تقیّد داشت. سال ۱۹۶۵ که گروه برلینر آنسابل به لندن آمد، من آنجا بودم. (این ورود بعد از مرگ ناگهانی برشت بود). تماشاگران و منتقدان همه به شوق آمده بودند، امّا من این احساس را نداشتم. به دلایل شخصی از برشت استنباط دیگری داشتم که با برداشت بسیاری از طرفدارانش جور درنمی آمد. آنها معمولاً آثارش را به شکل مجرّد، اندیشمندانه و بهظاهر تحلیلی اجرا می کردند. این دیدگاه با لحن زمخت و عامیانهٔ او هماهنگی نداشت. لحنی که گاه به شیوهای سنجیده تا مرز به کارگیری عبارات موهن پیش می رفت و نثر شاعرانه، پر تنش و دشوار او راکامل می کرد. برداشت غلط از آثار برشت موجب می شد تا او را در مقابل استانیسلافسکی قرار دهند. این باور به وجود آمده بود که بازیگر باید یکی از دو شیوهٔ «تجربه گرایی» یا «نمایشگری» را انتخاب کند. دوّمی همانی است که به زعم آنها، برشت با نفی احساس، تأیید بازی خشک و بی روح، و گرایش به شکل گرایی (فرمالیسم) به دنبالش بود.

او خودش متوجه سوءبرداشت از نظریاتش شد. در مقالهٔ «نامه به یک بازیگر» (۱۹۵۱) توضیح داد که بسیاری از عقایدش دربارهٔ تئاتر درست درک نشده است. به ویژه توسط نقادانی که به نظر می رسید با او همفکر هستند. همان جا نوشت:

واحساس ریاضی دانی را دارم که این جمله را بخواند: قربان، من با شما کاملاً موافقم که دو ضربدر دو می شود پنج! خیلی از حرفهای اصلی من درست فهمیده نشده. به جای تأکید برمثال ها باید به لُبّ مطالب توجه کرد.

بعد به این سؤال پاسخ می دهد: که آیا بازیگری صرفاً یک تمهید تکنیکی و غیراحساسی نیست؟ به نظر او بازیگر نباید کاملاً در سیمای نقش فرو برود، بلکه می بایست در کنار آن بایستد و تحلیلش کند. عقیده داشت که:

دبرداشتهای سطحی، ناشی از شیوهٔ نوشتن من است که پُر است از فرض و مثال. لعنت به این شیوهٔ نوشتن! البته که صحنهٔ تئاتر واقع گرا باید پر باشد از آدمهای زنده، سه بعدی، با تناقضهای خاص خودشان و نیز عواطف، اندیشهها و اعمال متنوّع و غیرقابل پیشبینی. صحنهٔ تئاتر، مثل یک گرمابه یا موزهٔ حیات وحش نیست که حیوانات از کاه پر شده را در آن به نمایش بگذارند. بازیگر باید بتواند آدم زنده را خلق کند (اگر به اجراهای ما توجه کنید، می بینید آدمها وجود انسانی دارند، البته طبق قواعد ما، نه به روش خودشان!)

به عقیدهٔ جان ویلت این معتدل ترین دیدگاه برشت در میان نظرات افراطی اش دربارهٔ تئاتر است. من کاملاً با نظر او موافق نیستم. مسئلهٔ برشت همانی است که دانچنکو و واختانگوف نیز با آن درگیر بودند. بازیگر باید بین حقیقت رفتاری خود و حقیقت رفتاری نقش تفاوت قائل شود. او می آموزد که رفتار مناسب نقش را بیافریند، آن هم نه به شیوه ای مکانیکی و برونی بلکه با برانگیختن حقیقت وجود خود و تسری دادن آن به نقش.

برشت در مقالهٔ کاربردیاش به نام «ارغنونی کوچک برای تشاتر» (۱۹۴۸) نوشت:

احتی اگر همدلی یا همذات پنداری بانقش در جریان تمرین وجود داشته باشد، تنها باید به عنوان یکی از روشهای مشاهده به کار رود. از آنجا که در تئاتر معاصر این تکنیک به شیوه ای یکسان رایج است، استفاده از آن در تمرینها کمک میکند تا بازیگر وجوه ظریف شخصیت راکشف کند. امّا خام ترین شکل همدلی زمانی است که بازیگر خیلی ساده می پرسد: اگر این اتفاق برای من می افتاد، باید چه می کردم؟ یا اگر این کار را می کردم و آن چیز را می گفتم، چه روی می داد؟

او معتقد است که بازیگر به جای این سؤالها باید بپرسد: «آیا تا حالا شنیدهام کسی این کار را بکند یا این حرف را بزند؟» این پرسش خیلی ساده تر از این است که او از خودش سؤال کند: «من چه وقت چنین کاری کردهام یا چنین

حرفی زده ام؟» برشت همچنین تأکید بر مسئله ای دیگر دارد که یادآور «توهم اولین بار» است. آنجا که به بازیگر اندرز می دهد: «همگام با اجرای نقش باید اولین واکنشها، دریافتها، انتقادات و تأثیرات شدید را به یاد آورد. چرا که اینها حتی در اجرای نهایی نیز کاملاً محو نمی شوند و همچنان به گونه ای بطئی در نمایش وجود دارند.» او جای دیگر می گوید:

«فرآیند آموزش بازیگر باید هماهنگ و یک دست باشد چراکه هنرپیشه در همان حال که همبازیهایش کار میکنند و پیش میروند، در حال یادگیری از آنهاست.»

دائماً تذکر می دهد که بازیگر به آموختن از متن بسنده نکند، بلکه شخصیت را از طریق رفتار عملی آدمهای دیگر نمایش نسبت به او کشف کند. او با همذات پنداری بازیگر با نقش در حین اجرا مخالف بود. از این ترس داشت که مبادا تجارب حقیقی مانع شود تا هنرپیشه به ابعاد دیگر نقش توجه کند و اولویتهای صحنه را از یاد ببرد.

استانیسلافسکی سالها پیش در یکی از اجراهایش، از صحنهای که قرار بود مباشری از مردم اَخَاذی کند و به اَنها بد و بیراه بگوید، راضی نبود. در این صحنه، مباشر به همراه دوست راهزنش خود را شبیه اَدمهای مست دراوردند و عازم مباشر به همراه دوست راهزنش خود را شبیه اَدمهای مست دراوردند و عازم جنگلی شدند تا اَن یکی همدست خود را سرکیسه کنند. از اَنجا که نقش مباشر را ایوان مُسکوین ا هنرپیشهٔ معروف روس بازی میکرد، تماشاگران با او همدردی میکردند و بدشان نمی اَمد که موفق شود. استانیسلافسکی دنبال راهی بود تا حس همدردی تماشاگر را تغییر دهد. او تصمیم گرفت کاری کند که تماشاگران به این صحنه بخندند و در عین حال به خشونت و بی ارزشی این ادمها نیز پی ببرند. تمهیدش این بود که جمعیتی سیاهی لشگر را همراه اَفتابه و لگن و صد قلم جنس دیگر روانه صحنه کرد. اَنها مثل دنبالهٔ بادبادک پشت سر می اَمدند. وظیفهٔ اَنها این بود که هرجا او می رود دنبالش بیایند، حالا

چه بالای درخت باشد چه زیرزمین نتیجه این شد که دیگر کسی با شیاد احساس همدردی نمی کرد. مُسکوین حالت یک برده دار خشن را پیدا کرده بود. برشت این اجرا را از نزدیک در مسکو دید. او گفت: «تماشاگران ابتدا به صحنه خندیدند ولی بعد خنده بر لبهایشان خشک شد. از نظر او صحنهٔ فوق نمونه کاملی از یک «اجرای دوگانه» بود. در اوج یک حس (خنده)، توانسته بود آن را بیگانه اکند.»

یکی از هماندیشان برشت، به نام مانفرد و کورث بعدها شرح داد که چطور خود او در نمایش وننه دلاور با این مسئله روبهرو شده بود. اجرای زوریخ نشان داد که چطور مردم مجذوب زندگی حقیقی موجود در صحنه و جنبهٔ لایزال نمایش شدهاند. صحنهای بود که مادر می بایست بر مرگ فرزندانش مویه سر دهد و در همان حال جنگ را تقبیح کند. تماشاگر این نکته را نمی گرفت که به خاطر شرکت آدمهای معمولی مثل همین زن است که جنگ درمی گیرد. در اجرای برلین، برشت سعی کرد در همان حال که زن در حال گریه و زاری است، جنبهٔ برلین، برشت سعی کرد در همان حال که زن در حال گریه و زاری است، جنبهٔ تاجر مسلک شخصیت او را نیز نشان دهد.

به کمک هلنا وایگل، بازیگر نقش مادر توانست این کار را انجام دهد. او به همان شیوهٔ همیشگیاش فغان سر داد و هرچه بد و بیراه بود به جنگ گفت ولی در همان اثنا با انگشت، آردی راکه دخترش از دهکده آورده بود، مزمزه میکرد تا ببیند چند می ارزد! تماشاگر با دیدن این صحنه، دیگر با مادر احساس همدردی نمی کرد. بلکه از آدم هایی چون او که تجارت سخیف خود را از قبال جنگ ادامه می دهند، بیزار می شد. و کورث به درستی متذکر شد که تکنیک «بیگانهسازی» برشت در این صحنه خللی در جریان واقعی رویداد به وجود نیاورده و در اصل مغایرتی با ایده های استانیسلافسکی ندارد.

البته کارگردان روس هیچ گاه از اصطلاح «بیگانهسازی» استفاده نکرد ولی یکی از توصیه هایش به بازیگر این بود که به جنبه های متضاد شخصیت توجه کند. او میگفت کشف موقعیت های معکوس با شرایط نمایش، می تواند به

بازیگر کمک کند تا واقعیت مطلوب را بیافریند.

به عقیدهٔ ورکورث، این سؤال که آیا بازیگر حقیقتاً حسّی را تجربه میکند یا صرفاً آن را نمایش میدهد؛ چندان اهمیت ندارد. او از قول استانیسلافسکی نقل میکند که هنرپیشههای خوبش هیچ وقت با چنین پرسش مغلطهانگیزی روبهرو نشده اند. امّا با نگاهی دقیق تر به مسئله می توان دریافت که این سؤال می خواهد توانایی بازیگر برای بیان حقیقت حرفهاش را ارزیابی کند. آیا به نظر شما هنرپیشهٔ دیگری به غیر از هلنا وایگل می توانست ایده ها و نظریات برشت را در صحنه متحقق کند؟ این مسئله که هنوز بازیگر به واسطهٔ استعداد خویش به مصاف واقعیت صحنه می رود، کماکان لاینحل مانده است.

در اینجا باید نکتهای را اضافه کنم که ناشی از تأکید من بر ارتباط بین آموزههای برشت، ایدههای استانیسلافسکی و آن اتفاقی است که در متُد روی می دهد. تجربه ای که برشت در آمریکا داشت، و نارضایتی از اجراهایش، در منابع مختلف ثبت شده است. در سال ۱۹۳۶ گروهی از بازیگران تئاترگروپ از من خواستند یکی از متون آموزشی برشت را با آنها کار کنم. از آنجا که همیشه سرم برای در دسر درد می کرده، قبول کردم. قرارهایمان را در آپارتمان من گذاشتیم که آن زمان بالای تئاتر آل جالسون بود. برشت در این تمرینها حاضر می شد، گوشهای می نشست و سیگاری طولانی می کشید که به او اعتماد به نفس می داد. مثل یک فنر متراکم بود که آن گوشه چنبره زده بود، و در کمال آرامش و سکوت به کار ما نگاه می کرد. بازیگرها دور نشسته بودند و نمایش را از رو می خواندند. من گاه و بیگاه حرفشان را قطع می کردم. نمی دانم چه شد که یکهو دلم را به دریا زدم و گفتم: «این طرز روخوانی شما نظر آقای بـرشت را تأمـین نمیکند.» آنها به شیوهٔ راحت و همیشگی خودشان متن را نمیخواندند. مثلاً میخواستند تمهید «بیگانهسازی» برشت را رعایت کنند. من رویم را به او کردم و نظرش را جویا شدم. او سری به علامت تأیید تکان داد. لحظهای بعد دوباره خطر کردم و گفتم: «آقای برشت میخواهد بازیگر، واقعی و حقیقی جلوه کند.» برشت دوباره سرش را تكان داد. اين دفعه دلم قرص شد، با خيال راحت حرفم را زدم: «ممکن است آقای برشت مخالف این باشد که بازیگر تماماً مسحور تجارب لحظه ای نقش شود، ولی موافق حقیقتی است که برای کسی روی داده و ما میخواهیم آن را برای دیگران روایت کنیم.»

آن زمان ما هنوز روی شدّتِ عاطفی رویداد کار نمیکردیم، بلکه هدفمان اجرای دقیقِ واقعیات صحنه ای بود. وقتی من میگویم: «شوکه شدم!» به خود مجال می دهم که حس شوک بدون آنکه نیاز به عملی بیرونی داشته باشم در من جاری شود. \* سعی کردم برای بازیگران تئاترگروپ توضیح دهم، منظور برشت از فاصله گذاری، نوعی ارتباط جدید حسّی با تماشاگر است که لزوماً منطبق با عواطف و تجارب همیشگی نقش و اقتضائات روان شناختی آن نیست. شیوهٔ بازی در اینجا محتاج شکل دیگری از برون فکنی است. اگر چه حقیقتِ حس همچنان به حال خود باقی است. بنابراین، وقتی من میگویم: «خشمگینم!» باید واقعاً خشمگین باشم. حتی اگر شیوهٔ برون فکنی ام فرق کند (حقیقی باشد یا فرقه کند (حقیقی باشد یا نباشد) یا به قول برشت، طبیعی به نظر آید.

وقتی این توضیحات را میدادم، برشت کاملاً ساکت بود و همچنان با حرکات سر حرفهایم را تأیید میکرد. تجربهٔ جالبی بود. احساس میکردم ایدهٔ «بیگانه سازی» او آن چنان که باید درک نشده است. برشت مخالف حقیقت صحنه نبود. (این بدفهمی در اجراهای آمریکایی آثار او وجود داشت، و مورد انتقاد شدید او نیز قرار میگرفت) تجربهٔ خوشایند دیدار با برشت باعث شد این باور بیشتر در من تقویت شود، که هم هواخواهان او و هم مخالفانش او را به درستی نفهمیده اند.

در سال ۱۹۵۶، بعد از مرگ برشت، به لندن پرواز کردم تا اجرای گروه «آواز

<sup>\*</sup> این ایده را از استانیسلافسکی گرفتم که به هنگام تمرین به بازیگران میگفت به جای استفاده از ضمیر سوّم شخص (او) از لفظ «من» استفاده کنند. «من در را باز میکنم، خستهام. هوا تاریک است. کسی اینجا نیست، نگرانم که کی برمیگردند؟ فکر میکردم تما الآن خانه باشند. توقع داشتم به ملاقاتم بیایند. ساعت چند است؟ آیا اشتباه کرده ام؟» بازیگر به هنگام روایت این قطعه، گنشهای فیزیکی خود را مرور میکند. عمل این صحنه تنها روایی نیست بلکه به رفتار و گنشهای بازیگر بستگی دارد.

کوریولانس، ارا ببینم، فکرمی کردم گروه، بدون وجود برشت نمی تواند به کارش ادامه دهد. پیشرفتشان خوب بود و موقعیت خودشان را حفظ کرده بودند. برایم جالب بودکه می دیدم مسئله ای شکسپیری دستمایهٔ گروه برشت قرار گرفته است. اجرایشان عمیقاً مرا تحت تأثیر قرار داد. از زمانی که کار آنها را در آمریکا دیده بودم مدتها گذشته بود. آن موقع با چند تایی از بازیگران گروه در یکی از آن میهمانی های شام بعد از نمایش که بنگاه های معروف ترتیب می دهند، گیی زده بودم. بدم نمى آمد بدانم كه الآن چطور مشكلات خود را به شكل جمعى حل میکنند. تصور کنید چقدر به شوق آمدم وقتی فهمیدم برشت خاطرات خود از جلسات تئاترگروپ را برای آنها تعریف کرده است. متأسفانه آن تمرین ها بعد از چند هفته تعطیل شد و خبری از آن نیز جایی انتشار نیافت. من مکتوبی از جلسات نداشتم تا حافظهام را تقویت کند. یک روز همسرم آنا هنگام خانه تکانی، وقتی داشت جعبه ها را باز می کرد، با اوراقی روبه رو شد که گویا مال سالها پیش بود. آنها را به من نشان داد تا شناسایی شان کنم. مربوط به همان جلسات بود. نامهای از برشت در آن وجود داشت که حاوی نظر مثبت او دربارهٔ استانیسلافسکی و متُد بود. در این نامه با اشتیاق از تمرینات ما سخن گفته بود و احساس می کرد که می توانیم به خوبی با یکدیگر کارکنیم. در ادامه، اشاره کرده بود: «برای نجات نمایش آمریکایی نسخهٔ ویژهای سراغ نداشتم، ولی با دیدن تمرینات شما امیدوار شدم.» سپس افزوده بود: «دورانی را که با شما سپری کردم به من این نوید را داد که تثاتری «آموزشی، انقلابی» در آمریکا در حال تحقّق است.»

آثار برشت برای من همانند کارهای استانیسلافسکی و واختانگوف از دیدگاه نمایشی حائز اهمیت است. اجرای گروه او از «دایره گچی قفقازی» از بسیاری جهات منجمله استفاده از تخیّل و سبک پالوده به آثار واختانگوف «دایبوک و توراندخت» شبیه بود. بین برشت و واختانگوف همانندی قابل

## متُد و روشهای غیرواقعگرایانه 🔲 ۱۹۷

ملاحظه ای وجود داشت. نه تنها به خاطر احساس مشترکی که نسبت به استانیسلافسکی داشتند، بلکه به دلیل تأکید خاصشان بر وجوه اجتماعی آثار و جنبه های نمایشی شخصیت.

آثار صحنه ای برشت و گروهش، به ویژه دایرهٔ گیچی قفقازی در میان شاهکارهایی که در زندگی موفق به دیدار آنها شدم، جای میگیرد. نظرات «غیر ارسطویی» او دربارهٔ نمایش منحصر به نمایشنامه هایی است که نوشته. کار برشت با بازیگر نیز، در بهترین نحو آن، متأثر از استانیسلافسکی و تکنیکهای مستمر در متُداکتینگ است.

## مؤخره

سیستم استانیسلافسکی و متداکتینگ هر دو در اصولِ پرورش هنرپیشه و خلاقیّتِ بازیگری مشترک هستند. متد، بازیگر را به مثابهٔ هنرمندی خلاّق در نظر می گیرد که باید ایده ها، اندیشه ها و کلمات نویسنده را در اجرایی زنده ارائه دهد. در این اجرا، نه تنها عمق کلمات بیانگر معانی هستند، بلکه احساسات، عواطف و رفتار هنرپیشه را نیز دربرمی گیرند. واقعیت آفریده شده توسط بازیگر مبتنی بر کلمات نویسنده است، ولی در عین حال مستقل و جدای از آن عمل می کند. شاید این گونه تصور شود که متد با تلقی ادوارد گوردون کریگ از هنر نمایش موافق است. ولی به جای اینکه از بازیگر بخواهد دقیقاً مثل یک «اَبَرعروسک خیمه شب بازی» باشد، بر خلاقیّت او به عنوان ابزاری محوری که در خدمت نمایش است، تأکید می ورزد. کار عملی متد بسیار مشخص، فنی و تخصصی نمایش است، تأکید می ورزد. کار عملی متد بسیار مشخص، فنی و تخصصی نمایش است و در ترکیب با وجوه فکری و نظری آن است که پیچیده و غامض می شود. نایج ارائه شده در متد کاملاً شناخته شده است و برای رسیدن به مطلوبیت بیشتر باید به بنیادهای نظری آن رجوع کرد.

پژوهشهای استانیسلافسکی و پیروان او، همراه با چشمانداز و تجاربی که متد در طی این سالها فراهم دیده، برای نخستین بار زمینهای مشخص برای فهم خلاقیّت بازیگر و معیارهای پرورش هنرپیشه به وجود آورده است. علاوه بر آن، بستری مناسب برای کشف معنای خلاقیّت و آفرینش در هنرهای دیگر نیز فراهم کرده است. به عقیدهٔ من، حتی مردم عادی نیز می توانند از این کشفیّات برای غنابخشیدن به تجارب روزمرهٔ خویش استفاده کنند. دنیای امروز مشتاق اشکال گوناگون روانشناسانه از قبیل: مُدی تیشین، یوگا، ذِن، آرام بخشی و رهاییسازی است. جهان علم به ویژه با مشکل رشد اضطرابهای ذهنی و عاطفی روبه روست. اضطراب و تنش، ناشی از فشارهای خاصی است که باعث رفتاری غیرعادی و اختلال در فعالیت طبیعی فرد می شود. طیف خاصی از مردم مبتلا به پدیدهٔ اوّل هستند ولی عارضهٔ دوّم (تنش) در میان همهٔ آدمها شیوع دارد.

تفاوت این دو آن چنان که باید تدقیق نشده است. تنش به معنای پریشانی ذهنی یا عاطفی نیست، بلکه نوعی انرژی اضافی است که با کارکرد طبیعی بدن مقابله میکند. خیلی از مردم بی آنکه خود بدانند، ممکن است دارای تنش باشند. یک فرد عادی تا چه حد می تواند یک تنش نامحسوس داشته باشد، غیر قابل تخمین است. بیشتر اَدمها می فهمند چه لحظاتی به اضطراب یا فشار روحی دچار می شوند. امّا اندکی از آنها قادرند تشخیص دهند رفتاری که از خود بروز می دهند، تحت تأثیر تنشهای عادی و نامحسوس هست یا خیر. در واقع، مردم اغلب فكر ميكنند رها هستند و تنشى ندارند، حال آنكه اعصاب و عضلات بی آن که آنها آگاه باشند، واکنشهای تنشزای خود را ادامه می دهند. روشهایی که من در این کتاب برای «رهایی سازی» توصیه کردهام، می تواند مورد استفادهٔ هر فرد عادی در زندگی روزمرهاش قرار گیرد. انرژی زائد باعث اختلال در کارآیی اندامها و بروز علائم روان ـ تنی میشود که لزوماً با پریشان حالی فـرد هـمراه نیست. پدیدهٔ آموزش در دنیای امروز، عموماً بر مبنای انتقال معارف گذشتگان استوار بوده، آن هم با استفاده از روشهایی اندیشمندانه. ما همه کم و بیش به این نکته واقف هستیم که خیلی آدمها ممکن است آموزش آکادمیک ندیده باشند، ولى از هوش سرشارى برخوردارند. عكس أن نيز صادق است. يعنى افرادى هستند که خیلی چیز می دانند ولی به قول کلیفورد اُدِت: «ذهنشان را از اطلاعات بی مصرف پر کردهاند.» همین قضیه در مورد بسیاری از محصلین و دانشجویانی که در کالجها و دانشگاهها سرگرداناند نیز صادق است. شمار زیادی از آنها به لحاظ اجتماعی و سیاسی خنثی هستند و اعتراف میکنند چیزی که یادگر فتهاند، که به درد دنیای بیرون و چالش با حقایق زندگی نمی خورد. آموزش علمی و فنی جهش بزرگی به وجود آورده، و البته دنیای صنعتی امروز به آن نیازمند است. این نوع آموزش هرچه بیشتر به مردم القا می کند که مثل دنده های کوچک یک چرخ عظیم هستند که احساس و عاطفه انسانی برایش بی ارزش است.

اگر چه تمدّن ما هنوز بر قدرت ذهن تأکید میکند، ولی از کاشتن بذرهای حس و عاطفه عاجز است. بذرهایی که می توانند باغ وجود انسان را مصّفا کنند.

به همین دلیل، مسائلی چون حافظهٔ فعال، حافظهٔ حسّی و به ویژه «حافظهٔ عاطفی» در ادبیات علمی ما کمتر مورد توجه قرار میگیرند و تنها در آثار چند روان شناس به آنها برمی خوریم. باید بدانیم پرورش حسّی و عاطفی جزء نیازهای اساسی نظام آموزشی ماست، و در این راه از مکاشفات انجام شده در حوزه بازیگری می توان بهره گرفت.

مشکل بزرگتر درنظام آموزش، مسئله ارتباط گیری است. جامعهٔ ماوقت زیادی برای اختراع وسایل ارتباطی صرف کرده و به نتایج خارق العاده ای نیز رسیده، ولی گویا نیاز طبیعی انسان برای ارتباط رو در رو و بشری را فراموش کرده است. الآن در دنیای ارتباطات مسئله این است که صدای شما درست، واضح و شمرده به طرف دیگر برسد. دیگر کسی به همدلی و تبادل عواطف نمی اندیشد. فقط هنر مندان اند که خود را موظف می دانند با توسل به مهارتهای تجربی و حساسیتهای زیاد خود در این دیوار بی رحم نفوذ کنند. بشر امروز نیاز مند ارتباطی عمیق است. اگر دنیای ما با وجود این سرگر می های ظاهری هنوز کاملا تباه نشده است، به دلیل اعتقاد بسیاری از روان پژوهان و هنر مندان به ارتباط انسانی به عنوان شیوهٔ درست زندگی است. من عمیقاً به این نکته باور دارم که هر انسانی به عنوان شیوهٔ درست زندگی است. من عمیقاً به این نکته باور دارم که هر رساند تا خود راکشف کند. در پایان یادی از استانیسلافسکی می کنم که می گفت: «بازیگری زندگی روحی بشر است.» از تمام هنر مندانی که در پنجاه سال گذشته «بازیگری زندگی روحی بشر است.» از تمام هنر مندانی که در پنجاه سال گذشته به تکوین متداکتینگ یاری رسانده اند، سیاسگزارم.

این کتاب زندگی شورانگیز لی استر اسبرگ استاد و مدرس معروف رشتهی بازیگری است. خیلی ها می دانند که هدایت بازی آل پاچینو در پدرخواندهی ۲ به عهدهی او بود و پاچینو نیز که مدتها مترصد بود تا به خاطر رهنمودها و حمایت های فکری استادش به او ادای دین کند، اسکار خود را برای فیلم رایصه ی زن به یاد و خاطره ی لی استر اسبرگ تقدیم کرد.

توجه به این مرد جنجالی از آن روست که تفکری مدرن در عرصهی پرورش هنرپیشه به حساب می آید. با این که خودش معترف است که آموزش های او در راستای آموزه های استانیسلافسکی است ولی با شهامت نظرات استاد روس را نقد می کند.

در روش او اصالت با «بازیگر» است نه «نقش». به همین دلیل با تمهیدهای ویژهای نظیر «حافظهی عاطفی» هنرپیشه را وا می دار که از چارچوب متن فراتر رود.

روش او مخالف هر گونه تصنع و وانمودسازی در بازیگری است. سخن او شاید یادآور همان کلام فیلسوف قدیمی یونان باشد که میگفت:

اگر میخواهید دیگران بگریند، نخست باید خود گریه کنید. کتاب استر اسبرگ شرح حالی است خواندنی از زندگی پربار او در دنیای نمایش.



انتشارات نقشونگار

تهران ـ انقلاب، ۱۲ فروردین، شهدای ژاندارمری، شماره ۱۱۸ تلفن: ۶۶۴۹۶۲۴۹ - ۶۶۹۵۰۷۲۵

www.naghshonegar.org

